### BIBLIOTHÈQUE MUSICOLOGIQUE. II

## TRAITÉ

ÐΕ

# PSALTIQUE

THÉORIE ET PRATIQUE

# DU CHANT DANS L'ÉGLISE GRECQUE

PAR

LE PÈRE J. B. REBOURS

DES MISSIONNAIRES D'AFRIQUE (Pères Blancs)





UKIVERSITÉ DE POITIERS

PARIS

ALPHONSE PICARD & FILS, ÉDITEURS

82, rue Bonaparte, 82

LEIPZIG
OTTO HARRASSOVITZ
14, Querstrasse, 14

1906

### TRAITÉ

DE

## PSALTIQUE

THÉORIE ET PRATIQUE

# DU CHANT DANS L'ÉGLISE GRECQUE

PAR

LE PÈRE J. B. REBOURS

DES MISSIONNAIRES D'AFRIQUE (Pères Blancs)





URIVERSITÉ DE POITIERS

PARIS
.
ALPHONSE PICARD & FILS, ÉDITEURS
82, rue Bonaparte, 82

LEIPZIG
OTTO HARRASSOVITZ
14, Querstrasse, 14

1906

IMPRIMATUR
† Leo Livinhac
sup. gen. societatis
Die 26 Februarii 1906

ADMITTITUR
Joannes Marta, S. Sepulcri Canonicus,
Censor deputatus.

IMPRIMATUR
Hierosolymis die 8 Januarii 1906
† Aloisius Piccardo
Vic. cap.

#### AU RÉVÉREND PÈRE A. COUTURIER

PROFESSEUR DE LITURGIE ET DE MUSIQUE AU SÉMINAIRE DE Ste ANNE

Hommage fraternel et reconnaissant.

J. B. R.

#### INTRODUCTION

Les Eglises d'Orient ont gardé dans leurs liturgies, un cachet d'antiquité que l'on ne retroure nulle part ailleurs; «L'Orient est immobile,» a-t-on dit, et c'est arec raison que l'Eglise Orientale tient à conserver ses antiques usages.

Ne serait-ce pas dommage que la musique dont l'Eglise s'est toujours serri, ne soit pas en rapport arec les rites dont elle est la servante? C'est ce que ne semblent pas comprendre, ceux qui de nos jours réclament sinon la disparition totale de l'antique psaltique,— ils n'oseraient pas en renir là du premier coup—, du moins de tels changements, de telles adaptations, que certainement en pratique c'en serait fait de la musique byzantine.

Cependant, si l'on reut bien y prendre garde, et si l'on reut remonter jusqu'aux premiers âges de l'Eglise, nous rerrons que la psaltique actuelle est un précieux reste de cette antique musique dont se servaient les successeurs immédiats des Apôtres. A ce titre, ne méritet-elle pas d'être conservée?

En effet, il faut admettre que l'Eglise, une fois complètement séparée de la Synagogue, le culte ayant pris un plus grand développement, le chant prit un caractère nouveau. Il est à croire que la musique religieuse avait ce caractère efféminé, propre à la musique grecque des premiers siècles de notre ère. Au IIIème siècle cependant, on roit déjà les psaumes chantés « Modulate ac decenter », comme le remarque Eusèbe dans l'histoire ecclésiastique. Au IVème siècle, on peut constater une série de réformes; nous sommes en présence de psaumes, chantés non plus par tout le peuple, mais par un seul chantre, selon l'ordonnance du concile de Laodicée, can. XV. Περὶ τοῦ, μὰ δεῖν πλέον τῶν κανονικῶν ψαλτῶν τῶν ἐπὶ τὸν ἄμξονα, ἀναξαινόντων, καὶ ἀπὸ διζθέρας ψαλλώντων, ἐτέρους τινὰς ψαλλειν ἐν ἐκκλασία. « Non oportere præter canonicos cantores, qui suggestum ascendunt, et ex membrana legunt, aliquos alios canere in ecclesia» (Apud Hervetum).

Il ne faudrait pas croire cependant, que dans tout l'Orient, il en était ainsi. Les canons des conciles provinciaux, outre qu'ils n'avaient qu'une autorité régionale, mettaient, selon toute vraisemblance, un certain temps à se répandre, et une fois répandus, on peut croire aussi qu'autrefois comme aujourd'hui, la pratique semblait sourent ignorer les décrets. A ce psaume chanté à l'ambon (Suggestum ascendunt) par le psalte, le peuple répondait, comme l'atteste encore Eusèbe (L. 11. ch. 17.) en reprenant soit un rerset, soit la fin d'un rerset: «Cum unusquispiam modulate ac decenter psalmorum canere exorsus fuerit, cæteri cum silentio auscultantes, extremas duntaxat hymnorum partes concinunt» Nous sommes en présence du psalmus responsorius.

Les mélodies ornées sont généralement bannies, comme nous le montre le texte bien connu de St Augustin: «De Alexandrino episcopo Athanasio sæpe mihi dictum commemini, qui tam modico flexu rocis faciebat sonare lectorem psalmi, ut pronuntianti ricinior esset quam canenti». Il faut se sourenir cependant que St Athanase n'était pas ennemi du chant orné, qu'il prenaît même au besoin sa défense comme on peut le roir dans son épitre à Marcellin (Patr. Gr. t. XXVII. col. 37. seq.). Toutefois, cette façon de chanter les psaumes ne se perpétua pas. (1) Qu'on se figure les interminables offices auxquels nous fait assister Ste Sylvie, par exemple, et qu'on suppose un seul chantre ou lecteur, ou plusieurs successirement, psalmodiant les psaumes ou lisant les livres canoniques pendant que le peuple entier restait en silence, et l'on comprendra facilement que cet état de choses ne pourait durer. Le peuple parlait ou priait à haute voix, et ce flot bruyant «tanquam undis refluentibus studet ecclesia», dit St Ambroise, ce flot bruyant étouffait la voix du lecteur ou du chantre. On en vint à faire chanter tout le peuple.

Au psalmus responsorius, succéda le chant antiphoné. Tout le peuple chantait alors. Les uns exécutant le premier verset du psaume, les autres le second et ainsi de suite. Le décret du Concile de Laodicée qui défendait à quiconque n'était pas ordonné pour cela, de chanter dans l'Eglise, ne fut donc pas observé longtemps, et la réforme, acceptée avec joie se répandit dans les Eglises de l'Egypte, de la Palestine; de la Syrie et de l'Euphrate. Ce chant antiphoné, originaire d'Antioche, selon les uns, mais plus probablement emprunté par Diodore aux Eglises syriaques, était un véritable progrès. Simple à l'origine, il devint bientôt «une mélodie aussi variée qu'expressive.» (Batisfol-Hist. du brév.)

Du IVe au VIIIe Siècle, pas de renseignements précis sur la musique religieuse. Nous en aurions sans doute si les horreurs de l'ico-

<sup>(1)</sup> Ne faudrait-il pas voir un reste imitatif de ce psalmus responsorius dans les hymnes antiques et dans les odes de certains canons, où nous trouvons le dernier ou les deux derniers vers infaitliblement les mêmes à chaque strophe?—Il en était ainsi sans doute pour que le peuple puisse retenir facilement et chanter cette sorte de refrain. Prenons par exemple l'hymne uxbusto; τζε θεστόχου, de Sergius; Chaque strophe se termine, soit par: χαλρε νύμγη ἀνύμερτες, soit par: λιλλούν. Telle ode des canons d'André de Crête termine toutes ses strophes par è τῶν πατίρων θεός.—Εt chez Cosme de Majuma: διο χριστῷ ζοωμεν τῶ θεῷ ἡμῶν, ὅτι δεδόζασται, etc. etc.

nomachie sous Léon l'Isaurien († 741) n'araient détruit la presque totalité des manuscrits. On eut été heureux d'apprendre de façon certaine quel était le mode de notation de ces cantilènes sacrées qui rarissaient St Augustin et St Ambroise, St Basile et St Jean Chrysostome.

A l'origine, dit le R. P. Thibaut, la notation de la musique sacrée derait être très probablement l'écriture alphabétique dont firent usage les anciens grecs. Les auteurs du temps, en effet, ne parlent que de cette notation. Vers le VI siècle, la notation ekphonétique succéda à la notation alphabétique. On s'en est servi longtemps pour la notation des Erangiles, des Epîtres et des Prophéties. La bibliothèque du Si Sépulcre à Jérusalem renferme plusieurs codices notés de cette façon. Le plus ancien semble bien être du Xi siècle. On en troure de plus récents, ayant encore cette séméiographie dont nous n'arons plus la clef. On ne peut nier cependant que la notation du VII siècle, dite damascénienne, parce qu'on en attribue—peut-être à tort d'ailleurs—l'invention à Si Jean Damascène, ne dérire directement de la notation ekphonétique.

L'époque qui suirit la persécution des iconoclastes, rit fleurir bon nombre de mélodes fameux. Le plus célèbre d'après la tradition, St Jean Damascène, est regardé comme le père de la nouvelle méthode de chant. Rien de positif, cependant, ne peut enlever les doutes que des auteurs sérieux émettent à ce sujet. L'octoëchos lui-même n'est pas une preuve que le St Sabbaïte fût un grand mélode, car on pourrait ne voir dans cette nouveauté, qu'une réforme plutôt liturgique que musicale. Son contemporain Cosme, qui récut également à la laure de St Sabba, et étudia comme lui sous la direction de Cosme l'Etranger, semble au contraire avoir fait beaucoup pour la musique. Il devint plus tard évêque de Majuma (Gaza) et composa nombre de canons en prose et en vers iambiques, des tropaires, etc. L'un des canons du premier ton à Noël, un autre du second ton pour l'Epiphanie; un du quatrième ton pour le Dimanche des Rameaux, un autre pour la Pentecôte puis pour l'Ascension etc. Les diodia, triodia, tetraodia de la grande semaine, nombre d'autres canons, lui sont attribués. D'ailleurs, son nom est presque toujours joint à celui de St Jean Damascène dans les traités byzantins qui nous sont parrenus. - Il faudrait citer nombre de mélodes de la même époque, on les trouvera énumérés dans l'histoire de la musique écrite en Grec par G. Papadopoulos. (Athènes 1900.)

L'art byzantin araît repris un peu de vie après l'hérésie des iconoclastes. Il se développa jusqu'au XIIe siècle, époque où commence la décadence qui s'accentue au XIIIe. Du Xe et du XIe siècle, nous arons des manuscrits d'une réelle valeur au point de vue qui nous occupe. La bibliothèque du St Sépulcre à Jérusalem en renferme quelques uns très bien conservés. Nous ne pourons les étudier ici, mais nous es-

pérons y rerenir plus tard. (1) Une chose cependant qu'il importe de constater, c'est qu'au XIe siècle, nous nous trourons en présence de deux notations d'un génie différent et qui se sont développées, diraiton, parallèlement. Le ms. 83 du fonds de St Sabba et le ms. 361 du même fonds, tous deux du XIe siècle, nous permettent de le constater. Ces deux notations sont assurément issues de la notation ekphonétique, mais, tandis que nous avons la clef de la notation Damascénienne dont se compose le codex 361, celle du codex 83 nous est inconnue. Nous pensons qu'il s'agit ici de cette notation que le R. P. Thibaut a nommée Constantinopolitaine, « parce qu'elle fut principalement employée à Constantinople.» Dom Gaïsser (Les Heirmoi de Pâques dans l'office grec. Rome 1905) n'accepte pas cette interprétation, car, dit-il, «cette notation n'était apparemment pas particulière à Constantinople, mais répandue partout; aussi, puis-je, outre les deux mss. «Constantinopolitains» mentionnés par le P. Thibaut, en mentionner plusieurs où cette notation est employée; huit à Grottaferrata: E, a, VII-A, a, VI, VIII, XIII à XVII, un à la Biblioth. nat. de Paris, cod. gr. 242. Deux à la Bibl. Vatic. cod. reg. gr. 54 et 59 - tous du XIe (-XIIe) siècle.» La question n'est donc pas tranchée; espérons que de nouvelles découvertes nous donneront bientôt la clef de cette séméiographie et nous en apprendrons l'origine.

Revenons à la notation Damascénienne. Au XIIIe siècle, elle conserre encore sa simplicité première, nonobstant quelques signes chironomiques ajoutés par les «maîtres.» Mais au XIVe, les mss. nous révèlent un changement important. Ce n'est plus la notation simple, mais une séméiographie compliquée, surchargée comme à plaisir. Que s'est-il donc passé?

Vers le milieu du XIIIe siècle, le maître de chapelle de la cour impériale, Jean Koukouzélis, inventa une foule de signes «aphones» qui devaient servir à exprimer, les uns la valeur rythmique, les autres, les modulations de voix propres à chaque signe phonique. Plusieurs signes de cette dernière catégorie ont également pris naissance à cette époque. Toutefois, il ne semble pas probable que tous soient dûs à Koukouzélis. Chaque petit maître était désireux d'imiter le grand maître, et l'on peut constater par un simple coup d'œil sur les mss. d'âges successifs, que plusieurs de ces «grands signes» ne se sont introduits que peu à peu. Quoiqu'il en soit, tous sont inscrits sous la rubrique «signes dus à Koukouzélis»; nous respecterons cette tradition.

Du XIIIe au XVe siècle, on dut écrire beaucoup sur la théorie musicale. Koukouzélis laisse un traité arec des exercices; après lui Xénos

<sup>(1)</sup> C'est pour nous un devoir de remercler ici le Grand Archidiacre du St. Sépulcre. Cléophas, en même temps premier bibliothécaire, pour l'amabilité avec !aquelle it a mis à notre disposition les trésors dont it a la garde.

Koronis compose un manuel sur les tons et les phtorai. Eustache archerêque de Thessalonique, compose «l'έρμανα της θείας λειτουργίας» où il parle des psalmodies sacrées, etc. etc. Le Hiéromine Gabriel, qui virait vers 1420, (1) et dont nous possédons un traité assez détaillé, se plaint de cette abondance d'écrits. «Plusieurs auteurs ayant dit bien des choses sur notre sujet, tous frappent également en dehors du but, et ne disent pas du tout les choses qui conviennent à la psaltique; mais ils en parlent d'une manière tout à fait privée et sans examen. — Περί της προκειμένης ύποθέσεως πολλών εἰπόντων πολλά, πάντες ὁμοίως πόξοω τοῦ σκοποῦ βάλλουσι, καὶ οὐδαμώς τὴ ὑποθέσει τῆς ψαλτικής φάσι προσήμοντα, ἄλλὰ ἰδιωτικώς πάνυ προφέρουσι τάῦτα καὶ ἀφελώς.»

Chacun roulant donner des anciens et des nouveaux signes une interprétation spéciale, c'était éridemment le moyen de ne pas s'entendre; c'était marcher à grand pas vers la décadence. Et Gabriel l'explique par la perte des traités originaux qui durent être composés par les premiers auteurs. «Il était impossible que cet auteur (le premier) ne donnât pas de ces signes l'explication convenable, et qui en indiquât la raison d'être; mais aucune de ces choses n'est conservée, ayant été détruites probablement par le temps. Beaucoup d'ailleurs étaient mauraises et n'araient rien de bon. — Τον τοιούτον ουν άδύνατον ἡν μὴ καὶ λύγον ἀποδούναι ἐν ἐκάστω ως ἔχοντο, καὶ τὸ εὐλογον τοῦ προκειμένου δεκυύντα · ἀλλὰ τοιούτων μέν τι οὺ σώζεται, ἴσως τῷ χρόνω διαγίναρὲν πολλὰ δ'άλλως γαῦλα, καὶ οὐδὲν ὑγιὲς ἔχοντα.»

L'hymnographie byzantine elle-même est à cette époque (XIII-XV.) en pleine décadence. Nous en trouvons la principale cause dans cet esprit querelleur et étroit qui s'attarde à des rétilles ne s'apercerant pas que le principal menace ruine! «Homines autem byzantini quam tenuis et pusilli animi fuerint, inde maxime intelligitur, quod omnis fere eorum poesis intra angustos ecclesiastici carminis fines inclusa continebatur. Cum enim monachi et episcopi tam apud reges populum plurimum ralerent et animi hominum spinosis theologiæ quæstionibus adeo capti tenerentur, ut altius spirare et præclara consilia moliri non auderent, turpissima ingeniorum sterilitas et nugatoria quædam garrulitas cum in aliis litterarum generibus tum in poeticis studiis nata est.» (Christ. Anthologia-p. XXIV.)

Mais laissons l'hymnographie et rerenons à la musique. La théorie devient de plus en plus embrouillée. Les traités parlent de tout sauf de musique. Des développements insensés pour prouver que le «corps» doit accompagner l'«esprit,» pour montrer comment il se fait que χέντημα monte de deux roix, alors que κεντήματα ne monte que d'une seule. Dans un traité du XVIIe siècle, une digression de huit grandes pages sur les

<sup>(1)</sup> Dans son "Ιστορική, ἱπιτεοπήσις τῆς ζυζαντίνης ἐκελησιαστικῆς ανοσικῆς, G. Papadopoulos fait mourir Gabriel en 880 - Comment l'auteur ne s'est-il pas rendu compte de cet anachronisme: en 880 Gabriel nous parte des «grands signes» qui scront inventés par Konhouzétis au XIII siècle!

anges et la création de l'homme; et cela au milieu d'une nomenclature des signes phoniques!!-On conçoit, dès lors, que très généralement, la routine, ou si l'on préfère, le goût particulier de chaque chantre, ait remplacé la théorie. On comprend que Gebraïl, le rieux maître de Villoteau, n'ait pu lui donner que très peu de renseignements théoriques.

A cette cause de décadence, il faut joindre encore le maurais serrice que la musique turque et la musique arabe ont rendu à la musique byzantine. L'influence est palpable dans nombre de passages; mais dire au juste quand et comment s'est opéré le mélange, car il y a eu influence réciproque, ce n'est pas chose facile. Ce que l'on peut conjecturer, c'est que la musique arabe pénétra dans les Eglises de rite brzantin en même temps que la langue. Or, c'est vers le XIVe siècle que semble s'être introduite la coutume d'écrire en arabe les titres des ourrages syriaques. Bientôt on commença à lire les leçons, puis les Erangiles et les Epitres tantôt en syriaque, tantôt en arabe; enfin le syriaque, ayant disparu comme langue parlée, disparut aussi de la liturgie melkite, la seule qui nous occupe pour le moment - Un coup d'œil sur les mss. du fonds syriaque de la Bibl. Nat. de Paris donnera plus de poids à notre conjecture. Le ms. 144-daté de 1493 a ses titres et quelques leçons en Arabe. Dans le ms. 128 daté de 1562, où trouve également les leçons en arabe-etc. (cf. catal. du fonds syr. Bibl. nat. Paris)

Ce que l'on peut constater aussi, c'est que le pouz existe pratiquement et théoriquement depuis le XIXe siècle, et qu'arant cette époque, selon nous, s'il existait en pratique, nous ne royons dans aucun traité qu'il en soit question; or nous pensons que la question de mesure est assez importante, pour qu'au moins quelques uns des théoriciens byzantins l'aient traitée. Nous ne pouvons nous étendre longuement ici sur ce sujet, très à l'ordre du jour cependant; nous l'effleurons simplement pour dire notre opinion, et nous pensons que le pouvez, tel que nous l'avons actuellement dans la musique grecque, est dû à l'influence de la musique turque. Il faut d'ailleurs se garder d'en exagérer l'universalité.

#### Arrivons à la réforme du XIXe siècle.

La notation de Koukouzélis était réellement compliquée. Les grands signes surchargeaient le texte et n'étaient d'ailleurs que d'une utilité très contestable; beaucoup d'entre eux araient théoriquement une nuance de différence, pratiquement on n'en tenait pas compte. Témoin encore ce bon Gebraïl qui ne peut en donner la signification à Villoteau.

C'est Grégoire de Crète qui, le premier, eut l'idée de supprimer les «grandes hypostases». Il n'exécuta pas lui même son dessein; ce furent ses disciples, Chrysanthe, Grégoire et Chourmousios qui s'en

chargèrent. C'était audacieux. Toutefois, ils réussirent au delà de leurs espérances. La grande difficulté semblait être dans l'approbation du Phanar; elle fut obtenue sans peine. Aussi, encouragés par ce premier et important succès, les réformateurs poursuirirent leur œurre. « Hélas! dit le P. Thibaut, les hommes aux instincts subrersifs font très sourent de plus grands dégats, accumulent les ruines arec plus de promptitude que le temps». (Echos d'Or. sept. 1898) Le fait est que nous ne sommes pas ici en présence d'une réforme pacifique, mais d'un massacre!— Il y arait à réformer, tout le monde le reconnaît; les meilleures choses peurent être améliorées; a fortiori, celles qui sont tombées dans un état complet de décrépitude doirent-elles l'être. Mais il eut été de la prudence la plus élémentaire d'y mettre le temps roulu, et de ne pas arracher le bon grain sous prétexte d'enlever l'irraie! Le Θεωρητικόν μέγα de Chrysanthe, derenu la règle officielle du chant ecclésiastique, renferme assurément de bonnes choses, mais la clarté fait absolument défaut. Et puis, on arait supprimé, on roulut remplacer; d'où une foule d'innorations qu'il serait trop long d'énumérer ici. Et le peuple, et les moines acceptèrent le tout comme un réel bienfait, la grande majorité ne s'étant pas aperçu du changement! - Et voilà où nous en sommes dans la psaltique actuelle!

Cependant, hâtons-nous de le reconnaître, malgré le désastre, il reste encore de bien belles choses, et s'il nous est permis de regretter le passé, le plus pratique assurément est de nous appliquer à tirer tout le parti possible du peu qui nous reste.

De divers côtés, nous entendons réclamer une réforme! (1) Elle serait utile assurément; mais elle ne riendra pas de si tôt. Elle ne riendra pas surtout sur les données des musicologues européens qui la réclament. Le penser serait bien mal connaître l'état d'âme des Orientaux. Des mesures que l'on propose, plusieurs seraient bonnes; d'autres, excellentes pour nous occidentaux, ne seront jamais acceptées des orientaux parce qu'elles ne correspondent pas à leur génie musical.

Nous sarons bien qu'en Grèce, sous l'influence de la musique, ou, si l'on reut, de la cirilisation européenne, la polyphonie a pénétré en nombre d'Eglises, surtout dans les rilles. Telle Eglise de Constantinople même a suiri cet exemple. Jérusalem ne reut pas être en retard, et de temps à autre le chœur des grecs au St Sépulcre nous fait entendre quelques chants polyphones. Paurre harmonie! On n'est jamais si bien que chez-soi, et il est certain qu'elle est traitée ici comme une étrangère! Car, excellente en soi, elle a le tort de n'être pas le chant traditionnel de l'Orient, et de ne répondre en rien au goût de la grande majorité. A ce dernier point de rue, il serait certainement regrettable de la voir triompher. On n'en est pas là; car, bien que le Patriarche actuel de Constantinople, Joachin III ait

<sup>(1)</sup> Cf. notre article « La réforme du chant Grec.» Echos d'or. Juillet 1905, dont nous donnons lei quelques extraits.

déclaré officiellement que la polyphonie n'est pas prohibée dans l'Eglise orthodoxe, les Hellènes se sont ressaisis, et ont créé récemment à l'Odéon d'Athènes, un cours de musique byzantine. (cf. J. Pargoire. Mus. rel. en Grèce, dans Vizatükij Vremennik-t. x. 1903. p. 640). D'ailleurs, qu'on ne l'oublie pas, l'Eglise grecque n'est pas confinée entre l'Adriatique et l'Archipel: l'Asie mineure, la Syrie, l'Egypte sont encore de son domaine, et dans ces dernières contrées, de langue turque ou arabe, les indigènes ne sont pas sur le point d'adopter la polyphonie. La principale raison, c'est que la musique arabe, plus encore que la musique grecque, est d'un génie tout opposé à celui de la musique européenne. Or, les populations dont il s'agit, de rite grec, ou mieux byzantin, font usage, nous l'arons ru, dans leurs offices, de la langue arabe comme de la langue grecque; la première est même beaucoup plus employée. Ce mélange de langues a singulièrement influé sur la musique; presque tous les chantres indigènes habillent les morceaux grecs, des mélodies arabes qui leur sont familières, et, lorsqu'ils pensent chanter un morceau rraiment grec, ils ne se doutent pas que leur exécution a un goût de terroir très prononcé. Ces gens n'éprourent généralement aucun attrait pour notre musique; on est presque mal impressionné en les royant rester insensibles derant nos chefs d'œurres. Affaire de goùt et d'éducation; nous leur rendons bien la pareille! Oui, et nous disons ceci surtout pour les musicologues européens de passage en Orient; forcément nous sommes de très maurais juges en cette matière; nous jugeons sans aroir les éléments suffisants. Ce qui manque surtout à ces critiques empressés, c'est l'habitude d'entendre, c'est, selon l'expression de Daniel (mus. ar.) l'éducation de l'oreille. Nous ne serons guère compris, nous le savons bien; mais ceux au moins qui ont récu plusieurs années en Orient et s'y sont occupés de musique, reconnaîtront la justesse de notre affirmation. Nous irons même plus loin, et nous dirons que malgré l'état de délabrement où la musique ecclésiastique se troure en ce moment, elle reste, en principe, supérieure à la musique européenne sous le rapport de la mélodie. En effet, dans notre système européen, nous ne sortons pas du majeur et du mineur; ici au contraire, nous arons huit modes ayant un caractère parfaitement tranché. Nous savons fort bien que ces huit modes si tranchés en théorie, le sont moins en pratique, mais là n'est pas la question.

Ce qui importe donc, c'est d'utiliser ces précieux restes. Pour les utiliser, il faut s'en donner la peine. C'est chose pénible de roir combien la musique ecclésiastique est ignorée de ceux qui par deroir professionnel derraient la connaître! Aussi, roit-on les plus belles pièces, à peine reconnaîssables! Nous serions tentés de nous arrêter; cependant, il faut aroir quelquefois le courage de tout dire, comme aussi celui de tout entendre: l'oriental est essentiellement routinier en fait de musique. Or, rouloir concilier l'idée d'art réel avec une misérable routine, n'est-ce pas une utopie! C'est donc là le grand mal; c'est là ce qu'il faut combattre tout d'abord.

Certes, nous ne nous faisons pas illusion; nous sarons parfaitement que ce qui s'est fait depuis de longues années, se fera probablement longtemps encore. Ce n'est pas une raison pour se croiser les bras et assister platoniquement à la ruine complète de ces quelques restes du passé. En attendant que des maîtres riennent réédifier, efforçons-nous au moins de conserrer l'édifice dans l'état actuel.

Tel est le but de ce modeste ourrage. On n'y trourera pas de discussions sur les points peu clairs ou controrersés; nous nous proposons simplement de présenter la psattique telle qu'elle est aujourd'hui. C'est donc un travail de rulgarisation.

Pour plus d'érudition, on consultera arantageusement les dirers traraux qui dans ces dernières années ont été consacrés à la musique grecque; Ceux des P.P. Gaïsser, Parisot, Thibaut; ceux du P. Decherrens, de M. M. P. Aubry, Gastoué, etc.

Nous manquerions à un deroir, si nous ne remerciions publiquement ici, le R. P. Couturier, notre confrère et maître. Le présent travail est plutôt son œurre que la nôtre. Si ses multiples travaux ne l'en avaient empéché, il aurait dès longtemps publié un ourrage sur la musique grecque; on y eut certainement gagné.

Merci aussi à M. P. Aubry pour le sympathique accueil qu'il a bien roulu faire à ce modeste ourrage, et pour les services signalés qu'il nous a rendus au cours de sa publication.



#### PREMIÈRE PARTIE

Des signes ou notes. — Des clefs. — Exercices.

De la mesure. — Des silences. — Des changements de mesure.

Des modulations de la voix.

#### DES SIGNES OU NOTES

I La psaltique est le chant en usage dans l'Eglise grecque.

Alors que la musique s'écrit sur une portée de cinq lignes, et qu'elle emploie les *notes* pour indiquer les différents intervalles, la psaltique, elle, n'a ni portées ni notes, mais simplement des signes.

Pour monter et descendre la gamme, en psaltique, on emploie les syllabes suivantes:  $\pi\alpha$ , 600,  $\gamma\alpha$ ,  $\delta\iota$ ,  $\varkappa\epsilon$ ,  $\zeta\omega$ ,  $\varkappa\eta$ ,  $\pi\alpha$  — équivalentes à: ré, mi, fa, sol, la, si, do, ré.

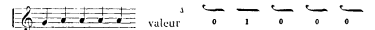
Cette gamme est appelée en grec: κλίμαξ.

#### 2 — Différentes notes (1)

'Ison () L'ison est un signe de psaltique qui indique que l'on doit répéter la note précédente.

Dans la musique, avec le système des portées, il est facile de faire par exemple quatre la de suite, il suffit pour cela d'écrire quatre fois cette même note. En psaltique, rien de semblable; chaque signe ayant une valeur déterminée, il fut nécessaire d'en trouver un qui n'eût par lui-même aucune valeur ni ascendante ni descendante. C'est l'ison.

Un exemple fera comprendre la chose.



Le  $\Delta$  placé au commencement indique que la première note est  $\delta\iota$  (équivalent de sol); par conséquent, l'ison qui suit est un  $\delta\iota$ —La note suivante (——) monte d'un degré et les trois ison qui suivent répètent autant de fois cette note.

<sup>(1)</sup> Bien que ce mot soit moins exact, nous l'employons néanmoins, pour éviter toute confusion.

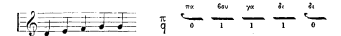
Dans un traité grec de psaltique, on trouve cette définition de *l'ison*: «Le commencement, le milieu, la fin et le système de tous les signes du chant, c'est l'ison. La voix n'est dirigée que par lui; on l'appelle aphone, (sans son) non parcequ'il n'a pas de son, car il résonne, mais parce qu'on ne le module pas. Ainsi l'ison se chante dans un parfait équilibre de la voix.»

3—Parmi les signes de psaltique, les uns indiquent les intervalles montants, les autres les intervalles descendants.

#### 1º Signes montants.

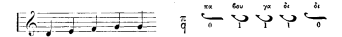
'Ολίγον—Oligon (——) Ce signe s'emploie sur tous les degrés ascendants. «διὰ πάσης ἀναξάσεως». Il indique que la voix s'élève d'un degré. (1)

#### Exemple.



La première note (ison) a pour valeur o, et chaque oligon qui suit s'élève d'un degré.

Πεταστή 4—Pétasti () Ce signe s'emploie comme oligon sur tous les degrés ascendants. Les grecs appellent ces deux notes, (ολέγον, πεταστή) isophones, c'est-à-dire, ayant la même étendue de voix; parce qu'en effet chacune d'elles désigne l'intervalle d'un degré. Nous verrons plus loin ce qui les différencie. Si nous reprenons l'exemple précédent, nous aurons donc comme valeur identique:



Mais, des maintenant, nous devons faire remarquer que pétasti ne s'écrit que devant les signes descendants. Ce sera donc toujours la note la plus élevée d'une mélodie.

Κεντήματα 5—Kendimata (τ) La valeur de ce signe est également d'un degré ascendant.

Dans le traité déjà cité, on lit en esset: «Les Kendimata (deux Kendima) sont plus lents; on les nomme dormans et n'ont qu'une poix » (2)

<sup>(1)</sup> C'est à dessein qu'on emploie ici le mot degré et non le mot ton; nous en verrons plus tard la raison.

<sup>(2)</sup> Pour ce mot voix,  $(\gamma \omega v \hat{\kappa})$  il est à remarquer que les grees l'emploient indifféremment dans le sens de son et dans le sens de  $degr\hat{e}$ .

En conservant toujours le même exemple, nous aurions donc avec Kendimata:

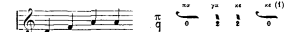


Nous verrons plus loin, l'emploi du Kendimata. Si maintenant nous nous servons successivement des trois signes qui précèdent, nous aurons équivalemment:



Κέντιμα 6-Kéndima (\*) Ce signe indique que l'on monte de deux degrés.

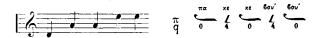
Soit l'exemple suivant:



Nous verrons en son lieu que le Kendima ne se rencontre jamais seul.

Υψηλή 7—Ipsili. (1) Ce signe indique que l'on monte de quatre degrés. Comme le précédent, il ne se rencontre jamais seul.

Soit l'exemple suivant:

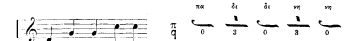


Jusqu'ici, nous avons vu les signes montants simples, mais on peut remarquer que nous n'en n'avons pas trouvé qui montent de trois, de cinq, de sept, de huit degrés; et de fait il n'en existe pas. Pour produire ces intervalles, il faut recourir à des combinaisons au moyen des signes montants que nous connaissons.

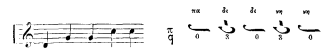
(1) Des maintenant, nous pouvons nous rendre compte qu'il ne serait pas exact d'employer le mot ton, mais qu'il est mieux de dire degré. Dans cet exemple, en effet, l'intervalle de ré à fa n'est pas de deux tons, mais bien d'un ton et demi — Rien n'empêche cependant de dire que ce même intervalle est de deux degrés. Quand nous étudierons les différentes gammes de la pasitique, nous verrons comment il peut se faire qu'un même signe s'emploie indifféremment pour l'intervalle d'un ton et demi et pour celui de deux tons.

8—1° Pour monter de trois degrés, on réunit oligon (—) avec Kendima (1) en plaçant ce dernier au dessus de oligon. Nous aurons donc la combinaison suivante: 1 = 3 degrés.

Soit l'exemple suivant:



On rencontre aussi, mais plus rarement le Kendima joint au pétasti, cette nouvelle combinaison a la même valeur que la précédente.

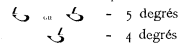


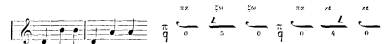
9-2º Pour monter de cinq degrés, on emploie la combinaison suivante: on unit oligon avec ipsili en plaçant ce dernier au dessus, à gauche ou au milieu de oligon. Lou L.

Il importe de bien remarquer cette place de l'ipsili, car s'il est placé à droite, oligon perd sa valeur, et par conséquent on ne monte que de quatre degrés.

Pourquoi cette différence? c'est que l'ipsili est un signe que l'on ne rencontre jamais seul; il lui faut un support; et ce support est oligon, ou encore pétasti. Mais comme ipsili n'exprime par lui-même que quatre degrés, il fallait de toute nécessité que la valeur d'oligon disparût; on convint donc qu'elle disparaitrait lorsque l'ipsili serait placé au dessus à droite.

Comme combinaison d'égale valeur, nous avons pétastí et ipsili.





ou équivalemment:

$$\frac{\pi}{q} \stackrel{\smile}{\circ} \stackrel{\smile}{\circ} \stackrel{\pi}{\circ} \stackrel{\cdots}{\circ} \stackrel{\rightarrow}{\circ} \stackrel{\cdots}{\circ} \stackrel{\cdots$$

to—3º Pour monter de six degrés, on se sert d'une nouvelle combinaison. On prend le signe qui monte de deux et on le réunit à celui qui monte de quatre.

Toutesois, il faut se souvenir que le signe qui monte de deux, c'est-à-dire Kendima, ne se rencontre jamais seul; il est toujours joint, avons-nous dit, à oligon ou à pétasti, mais pour apprécier sa valeur, il faut tenir compte de sa place. S'il est placé au dessus d'oligon, il ajoute sa valeur à celle de ce dernier; nous aurons donc: Kendima = 2+1 degré, total, trois degrés. Mais si Kendima se trouve à droite ou au dessous d'oligon, ce dernier perd sa valeur.

Pour obtenir maintenant nos six degrés, nous n'avons qu'à joindre ipsili à l'une des deux dernières combinaisons.

#### Exemple:

Remarquons que l'on pourrait encore écrire de la manière suivante:

En esset, ipsili placé au dessus d'oligon, à sa droite enlève la valeur de ce dernier; il ne reste donc au total que Kendima z 2 degrés et ipsili - 4 degrés.

Le premier de ces trois exemples est le seul usité — Dans les deux dernières combinaisons, la place de l'ipsili est indifférente, parce que oligon à déjà perdu sa valeur par le fait du Kendima placé à sa droite ou au dessous,

De même, avec pétasti on aura:

11-4º Pour monter de sept degrés, la chose est plus simple encore.

Nous avons \_\_\_ = 3 degrés; ajoutons ipsili au dessus, nous aurons alors nos sept degrés.



12-5° Pour monter de huit degrés, on emploie deux ipsili, de la façon suivante:

#### LL

c'est-à-dire, qu'il est nécessaire de faire perdre à oligon sa valeur, ce que l'on obtient en plaçant, comme nous l'avons vu, un ipsili à sa droite. Oligon ayant perdu sa valeur, il nous reste les deux valeurs de quatre degrés = 8.

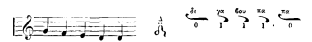
14 — Résumons en un premier tableau les signes montants et leurs combinaisons.

<sup>(1)</sup> Pétasti et oligon unis de la façon suivante: 🔾 donnent deux degrés.

#### 2. Signes descendants.

Απόστροσος 15—1° Apostrophos (১) Ce signe, lisons-nous dans un traité grec, «s'emploie sur tous les degrés descendants. διὰ πάσης τῆς καταδάσεως. » Il indique que la voix s'abaisse d'un degré.

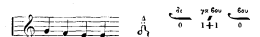
#### Exemple:



La première note, ison, a pour valeur o, et chaque apostrophos descend d'un degré.

Υπορροή 16-20 Iporroï (\*) Ce signe indique que l'on descend de deux degrés successivement.

#### Exemple:



On obtient l'équivalent d'iporroï en plaçant deux apostrophos (1) l'un au dessus de l'autre de la façon suivante:

'Ελαγρον 17—3° Elaphron ( ) Ce signe indique que l'on descend de deux degrés.

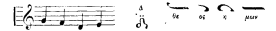


Remarquons, au sujet d'apostrophos et d'élaphron que ces deux signes se rencontrent très souvent à la suite dans la mélodie. () Il faut alors tenir compte de la règle suivante: Si apostrophos ne porte pas de syllabe, il n'est qu'une simple note d'agrément qui ne compte pas dans la mesure; et alors, on glisse légèrement sur cette note, pour ne tenir compte que d'élaphron. Conséquemment, au lieu de descendre de trois degrés, (un pour apostrophos, deux pour élaphron) nous ne descendrons que de deux. L'exemple fera mieux comprendre la chose:



Ces deux apostrophos ont eu, autrefuis, 1º la valeur que nous leur donnons ici; 2º la propriété d'indiquer un demi-repos. Cette dernière a disparu.

Mais si apostrophos suivi d'élaphron porte une syllabe, alors les deux notes ont chacune leur valeur respective. Et nous obtenons.



Χαμηλή 18—4° Khámili (🛶) Ce signe indique que l'on descend de quatre degrés.

#### Exemple:



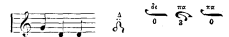
Il est à remarquer que c'est un des signes les plus rarement employés en psaltique.

Les quatre signes qui précèdent, sont les signes simples descendants; mais ici, comme pour les signes montants, nous devons remarquer que nous n'avons trouvé que des signes indiquant, un, deux, et quatre degrés.

Pour obtenir les autres intervalles, nous devrons donc avoir recours à des combinaisons.

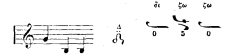
19—1º Pour indiquer trois degrés en descendant, on réunira apostrophos (1 degré) avec élaphron (2 degrés) de la manière suivante: 🔊

#### Exemple:



20-2º Pour indiquer cinq degrés, on réunira apostrophos avec khámili de la façon suivante:

#### Exemple:



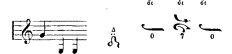
 $_{\rm 21-3^{\circ}}$  Pour indiquer six degrés, on réunira élaphron avec khámilí:  $\searrow$ 

#### Exemple:



22—4º Pour indiquer sept degrés, on prendra la combinaison déjà faite pour trois degrés 🜎, et on l'unira à khámili. 🦊

#### Exemple:



Pour huit degrés, il suffit de réunir deux khámili.

23— Réunissons en un tableau, les signes descendants avec leurs combinaisons.

| •        |                | de 1 degré            | •  | descend d | le 5 degrés |
|----------|----------------|-----------------------|----|-----------|-------------|
| , 3      |                | 1+1 degré<br>2 degrés | ئر |           | 6 degrés    |
| <b>C</b> | <b>-</b> , -   | 2 degrés              |    |           |             |
| 4        | -·-            | 4 degrés              | e  |           | 7 degrés    |
| 6        | <del>-</del> - | 3 degrés              | 5  |           | 8 degrés    |

24—Remarque. Souvent, dans la psaltique, on rencontre un signe descendant joint à un signe ascendant ou à ison. Comment alors chanter cette combinaison? Il faut tenir compte de la règle suivante: Un signe ascendant uni à un signe descendant ou à ison, perd sa valeur.

#### Exemples:

Pétasti joint à ison, valeur o; Ison seul conserve sa valeur.

Apostrophos joint à Pétasti, valeur 1 en descendant; apostrophos seul conserve sa valeur.

On se demandera peut-être: mais alors, à quoi bon mettre sous ison, ou sous apostrophos un signe ascendant, puisque ce dernier perd sa valeur? Nous verrons au chapitre des modulations de la voix (No 60) que ces combinaisons ne sont pas sans raison, car certains signes, pétasti par exemple, ont la propriété d'être à la fois note et signe de modulation.

Ce sont la les signes tant ascendants que descendants, usités aujourd'hui dans le chant grec. Il en existe d'autres dont on a conservé

la forme et le nom, mais qui ont complètement cessé d'être employés. On ne sait même plus ce que signifiaient bon nombre d'entre eux.

Nous donnons ici, à titre de curiosité ceux que nous connaissons. Nous suivrons l'ordre que nous avons suivi précédemment, en donnant d'abord les signes ascendants, puis les descendants, dont la valeur est connue; enfin les signes dont on connaît le nom et la forme, sans connaître leur usage précis.

25—1° Comme signes montants d'un degré, équivalents par conséquent de oligon, de pétasti ou de kendimata.

1º Oxia- c'est un signe qui a la forme d'un oligon incliné.

2º Kouphisma.

3º Pelasthon.

Bien que ces deux derniers signes indiquent l'un et l'autre un degré, nous ne pensons pas cependant qu'on puisse les assimiler à oxia. Quelle est la différence entre eux et ce dernier? Il est difficile de le savoir, mais il y en a une; car, dans le traité de psaltique déjà cité, nous lisons: «Oligon, pétasti, oxia, sont appelés isophones, chacun d'eux en effet désigne l'intervalle d'un degré.» On ne parle en cet endroit ni de kouphisma ni de pélasthon.

26-2° Comme signes descendants, nous trouvons: le Kratêma Iporroon qui a la même valeur que Iporroï, c. a. d. deux degrés successifs. (1 + 1)

Parmi ces signes qui ne servent plus, et parmi ceux que nous avens étudiés précédemment, les uns sont appelés corps, les autres esprits. «Parmi ces sons ascendants, et descendants, lisons nous dans notre traité grec, les uns sont corps, les autres esprits.»

«Les corps ascendants sont au nombre de six:

Oligon — Pétasti

Oxia

Kouphisma } signes n'existant plus.

Pélasthon

Kendimata w

«Les descendants sont ceux-ci:

Apostrophos >

Deux apostrophos

«Pour l'iporroi », il n'est ni corps ni esprit, c'est un mouvement rapide du gosier qui produit un son agréable; c'est pourquoi on l'appelle: son modulé»(1)

<sup>(1)</sup> Dans la pratique, aujourd'hui, iporrol a la valeur que nous lui avons donnée plus haut : 1+1 degré.

«Il y a quatre esprits, deux pour les sons ascendants, et deux pour les sons descendants.

Pour les sons ascendants:

Kendima .

Ipsili

Pour les sons descendants:

Elaphron Khámili

«.....

«On subordonne aussi les esprits ascendants aux corps ascendants, et on les met tantôt à côté, tantôt au dessus, tantôt au dessous . . . . . . »

Remarquons avec Villoteau, à qui nous avons emprunté la traduction précédente, que tous les traités ont omis ici une règle absolument nécessaire pour comprendre ce qui précède. La voici:

Tout corps soit ascendant soit descendant, derient nul, quand il a à sa droite un des quatre esprits; il n'y a alors que l'esprit qui se chante.

Le traité continue:

«Semblablement, on subordonne les esprits descendants, élaphron, khámili, à leurs corps l'apostrophos et les deux apostrophos.»

«....»

Suivent ensuite une foule de combinaisons sans ordre aucun, et parfaitement propres à embrouiller les choses; nous les laissons de côté, renvoyant si on y tient au livre de Villoteau sur « l'état actuel de l'art musical en Egypte.»

27—3° Signes dont on ne connaît plus la signification exacte.— Bien que ces signes, assez nombreux d'ailleurs, ne soient pas, pour la grande majorité, des notes, mais plutôt des signes de cheironomie, ou encore de modulation de la voix, nous les donnons cependant ici, pour ne pas avoir à y revenir, ce qui ne ferait que compliquer inutilement l'étude des chapitres qui suivront.

Dans le « Traité de psaltique, » on lit: « Les grands signes, ou grandes hypostases, sont muets; ils se rapportent à la *cheironomie*, et non à la voix: ils sont les indices de la mesure<sup>(1)</sup> et non du chant.»

Les voici; en simple énumération:

Paraclitiki Kratêma Ligisma Kilisma Antikenokilisma Tromikon Parakalesma
Héteron Parakalesma
Psiphiston Parakalesma
Xiron Klasma
Argo Syntheton
Ouranisma

<sup>(1)</sup> Le mot mesure est moins exact et devrait être remplacé par: modulations de la voix et dans certains cas par rythme.

Ekstrepton
Tromikon synagma
Thématismos eso
Hétéros exo
Epégerma
Piasma
Synagma
Enarxis

Apoderma Thès apothès Thèma haploun Chorevma Tzakisma Hémiphonon Hémiphtoron Gorgo Syntheton

C'est suffisant, pensons-nous, pour donner une idée de la complication excessive de l'ancienne psaltique: et certes, on comprend fort bien que dans la suite des âges, on ait negligé de s'occuper de cette multitude de signes qui devaient très probablement être negligés eux mêmes dans la pratique. La psaltique n'y a rien perdu, et telle qu'elle nous reste, elle est encore suffisamment compliquée.

Disons cependant que l'élimination fut fort peu intelligente dans certains cas. N'en prenons qu'un exemple.

Nous remarquons dans les signes donnés ci dessus, trois Parakalesma. Les réformateurs, plus désireux, dirait-on, de réformer que de bien réformer, les supprimèrent d'un coup. C'était trop, aussi gardèrent-ils le signe représentant Etéron Parakalesma. Le mot de Parakalesma était parfaitement propre à désigner ce signe; mais, semblet-il, il les offusquait. Ils le laissèrent, gardant seulement le mot éteron, qui n'a aucune signification. Nous retrouverons ce signe dans les Modulations de la voix. Nº 67.

#### Des clés

28—Les clés sont appelées en grec μαρτυρία. Elles sont composées de deux signes, dont l'un indique la note, et l'autre, la nature des intervalles; pour ce qui regarde cette dernière partie, nous aurons à y revenir au chapitre des gammes.

Les principales clés sont:

| Pour | le | πα  | $\dots, \overset{\pi}{q}, \overset{\pi}{\smile}$          |
|------|----|-----|-----------------------------------------------------------|
| Pour | le | 60v | $\ldots$ $\lambda$ , $\delta$                             |
|      |    |     | ์า์ก                                                      |
| Pour | le | δι  | ····· ਨੂੰ , ਨੂੰ                                           |
|      |    |     | ğ                                                         |
| Pour | le | ζω  | $\ldots$ $\overset{\cdot}{\lambda}$ , $\overset{z}{\sim}$ |
| Pour | le | νη  | $\dots, \gamma_{\lambda}, \dot{\gamma}$                   |

Le signe supérieur, ou mieux la lettre qui entre dans la composition de la clé, indique, avons-nous dit, une note, et voici comment.

Ces clés, peuvent se trouver au commencement ou dans le cours du morceau à exécuter.

29-1° Si elles se trouvent au commencement, elles indiquent la tonique de la mélodie.

Prenons un exemple:

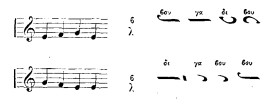
Le  $\pi$  qui se trouve à la clé, m'indique que l'ison qui suit est un  $\pi\alpha$ .

Prenons maintenant un second exemple:

Cette fois, je commence sur le 600 et non sur le  $\pi\alpha$ . En effet, la clé m'indique bien le  $\pi\alpha$ , tonique de la mélodie, mais la première note montant d'un degré, je chante immédiatement le 600.

De même pour les autres clés.

#### Exemples:



30—20 Ces clés se trouvent de temps en temps dans le courant du morceau; c'est nécessaire pour indiquer au chantre qu'il est bien resté dans le ton; en esset, rien dans les signes de psaltique, ne peut faire savoir si l'on chante un ra, ou un ze; ces dissérentes notes n'ayant qu'une valeur relative, et pouvant être réprésentées par le même signe. C'est par les clés que l'on saura si on reste bien dans le ton

On les place au milieu ou à la fin d'une phrase mélodique, ce qui revient environ chaque deux lignes, de façon que si l'on cons-

tate que l'on s'est trompé, il ne soit pas nécessaire de recommencer tout le morceau, mais simplement de reprendre à la dernière clé. C'est assez ingénieux tout en restant fort primitif.

31 Voici un exemple de clés dans le cours d'un morceau:



Nous commençons sur  $\varkappa$  parce que, si la clé  $\overline{q}$  nous indique que  $\pi\alpha$  est base de la mélodie, le signe  $\mathcal G$  nous invite à monter de quatre degrés, (N° 29). Nous arrivons à la première clé de l'intérieur du morceau; c'est encore  $\frac{\pi}{q}$ ; donc l'apostrophos qui précède doit être  $\pi\alpha$ . On continue sur  $\varkappa$  pour la raison donnée plus haut, et on arrive à la seconde clé  $\frac{\pi}{q}$ . Cette fois nous continuerons sur le  $\mathfrak d_t$  toujours pour la même raison (29). Et ainsi de suite pour tout le morceau.

De temps en temps, dans le cours de ce travail, nous donnerons quelques exercices, afin qu'il puisse, à l'occasion servir de méthode. On trouvera de nombreux exercices dans la méthode arabe publiée par le R. P. Couturier, 32—Exercices.

10 Donner le nom des signes suivants.

ニョンローションハートアートョンロー 40124 5-113

2º Lire les notes suivantes.

2 cm cm 2 cm cm 2 cm cm 4 2 2 - " - ½ - 2 2 2 - 2

π - 0 - 1 - 2 - 1 - 2 - 1 - 2 - 1 - 2 - 1 - 2 - 1 - 2 - 1 - 2 - 1 - 2 - 1 - 2 - 1 - 2 - 1 - 2 - 1 - 2 - 1 - 2 - 1 - 2 - 1 - 2 - 1 - 2 - 1 - 2 - 1 - 2 - 1 - 2 - 1 - 2 - 1 - 2 - 1 - 2 - 1 - 2 - 1 - 2 - 1 - 2 - 1 - 2 - 1 - 2 - 1 - 2 - 1 - 2 - 1 - 2 - 1 - 2 - 1 - 2 - 1 - 2 - 1 - 2 - 1 - 2 - 1 - 2 - 1 - 2 - 1 - 2 - 1 - 2 - 1 - 2 - 1 - 2 - 1 - 2 - 1 - 2 - 1 - 2 - 1 - 2 - 1 - 2 - 1 - 2 - 1 - 2 - 1 - 2 - 1 - 2 - 1 - 2 - 1 - 2 - 1 - 2 - 1 - 2 - 1 - 2 - 1 - 2 - 1 - 2 - 1 - 2 - 1 - 2 - 1 - 2 - 1 - 2 - 1 - 2 - 1 - 2 - 1 - 2 - 1 - 2 - 1 - 2 - 1 - 2 - 1 - 2 - 1 - 2 - 1 - 2 - 1 - 2 - 1 - 2 - 1 - 2 - 1 - 2 - 1 - 2 - 1 - 2 - 1 - 2 - 1 - 2 - 1 - 2 - 1 - 2 - 1 - 2 - 1 - 2 - 1 - 2 - 1 - 2 - 1 - 2 - 1 - 2 - 1 - 2 - 1 - 2 - 1 - 2 - 1 - 2 - 1 - 2 - 1 - 2 - 1 - 2 - 1 - 2 - 1 - 2 - 1 - 2 - 1 - 2 - 1 - 2 - 1 - 2 - 1 - 2 - 1 - 2 - 1 - 2 - 1 - 2 - 1 - 2 - 1 - 2 - 1 - 2 - 1 - 2 - 1 - 2 - 1 - 2 - 1 - 2 - 1 - 2 - 1 - 2 - 1 - 2 - 1 - 2 - 1 - 2 - 1 - 2 - 1 - 2 - 1 - 2 - 1 - 2 - 1 - 2 - 1 - 2 - 1 - 2 - 1 - 2 - 1 - 2 - 1 - 2 - 1 - 2 - 1 - 2 - 1 - 2 - 1 - 2 - 1 - 2 - 1 - 2 - 1 - 2 - 1 - 2 - 1 - 2 - 1 - 2 - 1 - 2 - 1 - 2 - 1 - 2 - 1 - 2 - 1 - 2 - 1 - 2 - 1 - 2 - 1 - 2 - 1 - 2 - 1 - 2 - 1 - 2 - 1 - 2 - 1 - 2 - 1 - 2 - 1 - 2 - 1 - 2 - 1 - 2 - 1 - 2 - 1 - 2 - 1 - 2 - 1 - 2 - 1 - 2 - 1 - 2 - 1 - 2 - 1 - 2 - 1 - 2 - 1 - 2 - 1 - 2 - 1 - 2 - 1 - 2 - 1 - 2 - 1 - 2 - 1 - 2 - 1 - 2 - 1 - 2 - 1 - 2 - 1 - 2 - 1 - 2 - 1 - 2 - 1 - 2 - 1 - 2 - 1 - 2 - 1 - 2 - 1 - 2 - 1 - 2 - 1 - 2 - 1 - 2 - 1 - 2 - 1 - 2 - 1 - 2 - 1 - 2 - 1 - 2 - 1 - 2 - 1 - 2 - 1 - 2 - 1 - 2 - 1 - 2 - 1 - 2 - 1 - 2 - 1 - 2 - 1 - 2 - 1 - 2 - 1 - 2 - 1 - 2 - 1 - 2 - 1 - 2 - 1 - 2 - 1 - 2 - 1 - 2 - 1 - 2 - 1 - 2 - 1 - 2 - 1 - 2 - 1 - 2 - 1 - 2 - 1 - 2 - 1 - 2 - 1 - 2 - 1 - 2 - 1 - 2 - 1 - 2 - 1 - 2 - 1 - 2 - 1 - 2 - 1 - 2 - 1 - 2 - 1 - 2 - 1 - 2 - 1 - 2 - 1 - 2 - 1 - 2 - 1 - 2 - 1 - 2 - 1 - 2 - 1 - 2 - 1 - 2 - 1 - 2 - 1 - 2 - 1 - 2 - 1 - 2 - 1 - 2 - 1 - 2 - 1 - 2 - 1 - 2 - 1 - 2 - 1 - 2 - 1 - 2 - 1 - 2 - 1 - 2 - 1 - 2 - 1 - 2 - 1 - 2 - 1 - 2 - 1 - 2 - 1 - 2 - 1 - 2 - 1 - 2 - 1 - 2 - 1 - 2 - 1 - 2 ->U>> "CCC->>> -">

لا سے و و است و۔ § -------

3º Ecrire en psaltique les notes suivantes.

πα, 6ου, γα, κε, δι, ζω, κε, πα' (supérieur) νη, δι, κε, γα, 6ου, δι, γα, 6ου, πα, νη, πα, πα, 6ου, γα, γα, γα, 6ου, δι, γα, 6ου, πα, νη, πα.

Le moment n'est pas encore venu d'essayer de chanter; nous donnons cependant ici la gamme du premier ton, à l'aide de laquelle, on pourra exécuter ceux des exercices ci-dessus qui commencent par  $\frac{\pi}{q}$  ( $\pi\alpha$ ).

Cette gamme, comme on le verra correspond à très peu de chose près, à notre ré mineur. C'est la gamme fondamentale de la psaltique, comme do majeur est chez nous, la gamme fondamentale de la musique.



\_\_\_\_\_

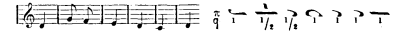
33— La mesure est l'âme de la musique. Elle l'est, à un degré moindre peut-être, mais très réellement cependant de la psaltique.

Tandis que dans la musique proprement dite, la musique européenne, nous trouvons des mesures multiples; ici, dans la psaltique, tout se réduit à une simple mesure à un temps.

Pour battre cette mesure, on frappe régulièrement de la main, et chaque coup fait un temps. Est-ce à dire que nous n'aurons pas d'autres mouvements que celui du temps régulier? Non, assurément. La psaltique, nous allons le voir, comporte certains mouvements très compliqués

Les signes des notes que nous avons étudiés précédemment, s'ils ne sont accompagnés d'aucun signe de mesure, ont pour valeur un temps.

N'oublions pas cependant, (N° 17) qu'apostrophos, ne portant pas de syllabe, et suivi d'élaphron est une simple note d'agrément. En pratique, on chante cette combinaison en prenant un demi temps à la note qui précède, et en le transportant sur apostrophos, de la manière suivante:



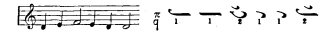
Les signes de mesure sont appelés, en grec, Έγχρονοι.

On peut, si l'on veut, les diviser en deux catégories; savoir : les signes simples et les signes composés.

34-Io Signes simples.

Ce sont: 1º Klasma (). Ce signe ajoute un temps de plus à la note sur laquelle ou sous laquelle il est placé. La note ayant par elle-même une valeur d'un temps, aura avec Klasma, deux temps, c. a. d. que l'on frappera deux fois avec la main.

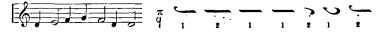
#### Exemple:



Il paraîtrait qu'autrefois, ce signe se composait de deux accents aigus placés sous pétasti de le maniere suivante:

 $35-2^{\circ}$  Apli  $(\alpha\pi\lambda\tilde{n})$  (·) L'apli est un simple point placé au dessous de la note (—) (1) Comme le précédent, ce signe ajoute un temps de plus à la note sous laquelle il se trouve.

#### Exemple:



36 — 3° Gorgon. (Γοργόν) (r) Ce signe de mesure enlève un demi temps à la note sur laquelle ou sous laquelle il est écrit et également un demi temps à celle qui précède.

#### Exemple:

Si maintenant, nous avons une note portant Klasma (2 temps) suivie d'une autre portant gorgon, nous enlèverons, suivant ce qui vient d'être dit, un demi temps à la note portant gorgon, et un demi temps à celle qui porte Klasma. Il ne restera donc à celle-ci qu'un temps et demi.

#### Exemple:

La même chose a lieu pour apli (·) suivi de gorgon. Exemple;

37-40 Argon (¬) ('Appiv). Ce signe ajoute un temps à la note sur laquelle il est écrit, et enlève un demi-temps aux deux qui précèdent.

#### Exemple:

En général on ne le trouve que sur la combinaison que nous

donnons ici: 38—5° Siopi (πιοπή) () C'est un signe de psaltique composé du varia (ξαρεία) () No 63-et de l'apli (·) Il marque un temps de silence.

#### Exemple:

 $39-6^{\circ}$  Starros (7720 pois) (+) C'est un signe qui a la forme d'une petite croix. Primitivement disent quelques auteurs, ce signe était simplement destiné à indiquer les endroits du chant où le peuple devait faire le signe de la croix. Ces signes de croix, on le sait, sont très nombreux au cours des offices grecs.

Quoiqu'il en soit, aujourd'hui, ce signe est destiné à couper brusquement la voix sur la note près dellaquelle il se trouve. (Il se place après la note). On reste alors généralement un temps en silence.

#### Exemple:



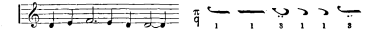
Le stavros se trouve d'ailleurs assez rarement dans la psaltique.

40-2º Signes composés.

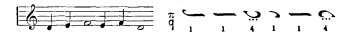
10 Apli peut avoir plusieurs multiples; nous avons vu que ce signe (N° 35) ajoute un temps à la note sous laquelle il est écrit.

Le Dipli (deux apli, ..) ajoutera deux temps à la note sous laquelle ou le rencontrera.

#### Exemple:

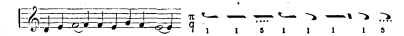


Le *Tripli* (trois apli, ...) ajoutera trois temps à la note. Exemple:



Enfin le Tétrapli (quatre apli ....) ajoutera quatre temps à la note.

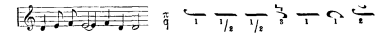
#### Exemple:



41-20 Argon a aussi des multiples:

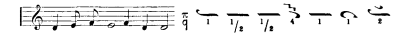
Le diargon ( ) donne deux temps de plus à la note sur laquelle il se trouve et enlève un demi-temps aux deux précédentes.

#### Exemple:



Le triargon (६) donne trois temps de plus à la note qui le porte et enlève aussi un demi temps aux deux précédentes.

#### Exemple:



 $42-3^{o}$  Le Gorgon a des multiples, ou mieux des sous-multiples.

Nous avons vu (N° 36) que ce signe enlève un demi-temps à la note sur laquelle il est écrit et un demi-temps à celle qui précède; c'est-à-dire que l'on chante deux notes en temps.

Le digorgon (deux gorgon —) nous oblige à divise le temps en tiers, et l'on chantera alors trois notes en un temps, chacune d'elles valant un tiers de temps; comme on le voit, c'est identiquement notre triolet en musique.

#### Exemple:



Le digorgon s'écrit en général sur la dernière note du groupe de trois.

Le trigorgon (trois gorgon —) nous oblige à diviser le temps en quarts. Nous chanterons quatre notes en un temps; chacune équivalant à une double croche c. a. d. à un quart de temps.

#### Exemple:

Toutes ces mesures sont assez simples, et se rencontrent fréquemment dans la psaltique; mais il en est d'autres qui appartiennent également à la composition du gorgon, et qui sont d'une exécution plus ardue; quelques unes se rencontrent rarement, d'autres très rarement.

Les voici.

43. Notons d'abord que le gorgon (r) peut se placer sur une note ayant dejà klasma ou apli.

Cette note subit alors deux influences; celle du klasma ou de l'apli, qui lui ajoutent un temps, et celle du gorgon, qui lui enlève un demi temps. Il ne lui reste donc qu'un temps et demi. Nous aurons aussi le singulier effet suivant:

44. Autre combinaison; nous avons vu (Nº 36) que gorgon affecte deux notes; celle sur laquelle il est écrit, et celle qui précède; il leur enlève à chacune un demi temps.

Si nous rencontrons la combinaison suivante, ou encore: , nous aurons juste le contraire de l'exemple précédent; c. a. d. un temps et demi pour le premier oligon, et un demi temps pour le second. En effet, klasma ou apli, donnent bien un temps de plus au premier oligon, mais le gorgon qui suit, enlève un demi temps à l'oligon sur lequel il est placé, et un demi temps au précédent, auquel il ne reste plus qu'un temps et demi.

## Exemple:

Nous pouvons dans un seul exemple réunir ces deux combinaisons, de la manière suivante:

$$\frac{\pi}{q} \frac{1}{1 \cdot 1/2} \frac{1}{(1/2^{11}/2)^{1/2}} \frac{1}{1 \cdot 2} = \frac{(1)}{2}$$

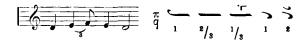
(1) Tout signe de mesure placé au dessus d'Iporroï, est censé écrit sur la première note; s'il se trouve au dessus, il n'affecte que la derulère. Le digorgon cependant, placé au dessus, étend sa valeur aux deux notes.

Nous venons de voir gorgon accompagnant *une note* qui porte klasma ou apli; mais l'apli, au lieu d'accompagner la note, peut accompagner le *gorgon* lui même, ce qui donne lieu à des subdivisions de mesure assez rares d'ailleurs, mais que l'on doit néanmoins connaître.

45. Si l'apli accompagne le gorgon lui-même, le temps se divise en tiers; mais ici, nous n'aurons plus trois notes dans un temps; nous en aurons seulement deux. Conséquemment, l'une d'elles vaudra  $\frac{2}{3}$  et l'autre  $\frac{1}{3}$ . Pour savoir celle qui vaut  $\frac{2}{3}$ , il faut tenir compte de la place de l'apli. S'il se trouve à gauche du gorgon, (r) c'est la première note qui vaudra  $\frac{2}{3}$ . S'il se trouve à droite, (r) c'est au contraire la seconde note qui vaudra  $\frac{2}{3}$ . Et notons ici que cette dernière combinaison (r) se trouve souvent.

## Exemples:

1º Apli placé à gauche:



2º Apli placé à droite:

Si le dipli accompagne le gorgon, le temps se divise alors en quarts; la première note vaudra \*, la seconde \*, ou réciproquement, suivant la place du dipli.

## Exemples:

1º Dipli à gauche:

2º Dipli à droite:

46. Voyons maintenant ce qui a lieu quand apli ou ses multiples accompagnent soit digorgon, soit trigorgon.

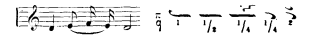
Si apli accompagne le digorgon, le temps comme précedemment sera divisé en quarts; avec cette différence, que le digorgon affectant trois notes, l'une d'elles vaudra ½ les deux autres chacune ‡.

Il faudra donc, ici encore, tenir compte de la place de l'apli. Il peut occuper les trois places suivantes: ... خد خد

Dans le premier cas, c. a. d. quand apli est à gauche du digorgon, c'est la première des trois notes qui vaut un demi temps; dans le second cas, c'est celle du milieu; dans le troisième cas, ce sera la dernière.

#### Exemples:

10 Apli à gauche.



2º Apli au milieu.

On peut remarquer que nous avons ici l'effet d'une syncope.

3º Apli à droite.

47. Le dipli (..) peut aussi accompagner le digorgon. Dans ce cas, le temps se divise en huitièmes.

Comme nous n'avons toujours que trois notes, l'une d'elles vaudra trois quarts de temps, les deux autres vaudront chacune un huitième. Et comme précédemment, on tiendra compte de la place du dipli pour placer les ‡ sur la note qui convient.

48. Venons-en au trigorgon; on le le trouve accompagné de l'apli, mais non pas de ses multiples.

Nous pouvons, pour plus de clarté, comparer cette mesure à notre en européen. Nous avons donc six doubles croches (sextolet) pour un temps. Pour savoir à laquelle des quatre notes donner les de temps, nous ferons toujours comme précédemment, nous tiendrons compte de la place de l'apli.

## 57 Exercices sur la mesure.

1º Nommer les différents signes de mesure suivants, et dire leur valeur.

2º Lire en mesure les exercices suivants.

- (1)  $\frac{7}{7}$   $\frac{\pi}{6}$   $\frac$

3º Ecrire le chant suivant de façon que chaque note vaille: 1º Un temps-2º un demi temps-3º un tiers de temps-4º un quart de temps:

πα, 6ου, γα, πα, 6ου, γα, δι, xε, δι, xε, ζω, xε, δι, γα, πα, xη, πα, δι, 6ου, γα, πα, xε, δι, γα, 6ου, πα.

#### Modulations de la roix.

58. Ce chapitre des modulations de la voix n'est pas sans importance. Le chant grec en effet présente dans son exécution un caractère que l'on ne retrouve pas dans la musique européenne. Les inflexions de voix, propres aux orientaux, se retrouvent ici avec toutes leurs formes.

Pour une oreille qui n'y est pas habituée, pour un européen, par conséquent, qui les entend pour la première fois, ces mélodies orientales, semblent très disgracieuses; les esprits un peu pressés, disent même qu'elles sont fausses.

Avouons que nos gosiers européens s'accommodent fort mal à ces exécutions gutturales et nasales tout à la fois, mais n'allons pas trop vite, cependant, dans l'appréciation d'une chose qui, pour ne pas nous plaire, n'en n'est pas moins basée sur certaines règles. Etudions ces règles avec patience, et nous verrons que ce qui tout d'abord nous déplaisait, arrivera peu à peu, sinon à nous enthousiasmer, (ce n'est pas nécessaire) du moins à nous faire modifier notre appréciation, voire même à nous plaire.

Nous avons dit déjà que certains signes de notation, avaient en même temps la propriété d'être signes de modulation de la voix. Nous commencerons donc par les étudier avant de nous occuper des signes de modulation proprement dits.

59—1° Oligon se chante sans être lié aux notes précédentes; c. a. d. que toujours nous trouverons une syllabe sous cette note.

Nous avons vu aussi que dans certains cas, oligon n'a aucune

valeur comme note; c'est lorsqu'il accompagne ison, ou un signe descendant ( ou ). Dans ce cas, il indique simplement que l'on doit chanter plus fort la syllabe sur laquelle il se trouve; ce sera toujours une syllabe accentuée.

## Exemple:



 $60-2^{\circ}$  *Pétasti* se chante en modulant un peu la voix au dessus du ton naturel et en revenant rapidement sur ce ton.

### Exemple;



Quelquefois aussi, pétasti n'a aucune valeur dans le chant; c'est, comme oligon, quand il accompagne ison ou une note descendante. Il est donc là pour faire produire à la note qu'il accompagne, l'effet indiqué ci-dessus.

#### Exemple:



Comme oligon, il s'écrit sur les syllabes accentuées.

61-3º Apostrophos. Il n'entre dans les signes de modulation, que lorsqu'il est accompagné d'un Klasma. Dans ce cas, il se lie à la note précédente, en glissant légèrement sur l'intervalle voulu. C'est d'une exécution assez curieuse. Nous essayons de la reproduire en notation européenne, mais notre essai est loin de rendre parfaitement l'effet désiré.

## Exemple:



Et pour chanter les paroles, on commencera les syllabes sur cette sorte de petite note d'agrément, de la façon suivante:



62-4º Iparroï. Ce signe qui représente, on le sait, deux notes, se chante en liant ces deux notes.

Signes de modulation proprement dits.

Ces signes sont appelés en grec ἄχουνι. (ne pas confondre avec ἔγχρονοι, signes de mesure). Actuellement, ils sont au nombre de six.

63—1° Varia (Βαρὰα) ( ) Ce signe que nous avons déjà rencontré dans la composition du Siopi ( ) (N° 38) indique que l'on doit attaquer plus fortement la note qui suit. On ne le rencontre qu'au commencement des temps; et il est d'une grande utilité quand, dans la mélodie, il y a un grand nombre de gorgon; car alors, il joue véritablement le rôle de nos barres, destinées dans la musique, à séparer les mesures.

#### Exemples:



64-2° Omalon (ὁμαλόν) (---) Le nom de ce signe, n'indique plus sa signification, car le mot grec ὁμαλόν signifie, égal. Or maintenant l'omalon ajoute à la note sous laquelle il se trouve, une rapide «ondulation» de la voix. Il est donc devenu l'équivalent de l'ancien Siema

Nous avons dit ailleurs, combien la résorme de l'ancienne psaltique avait été malheureuse dans plus d'un cas; nous en avons ici une nouvelle preuve.

## Exemple:

On rencontre ce signe fréquemment sous un ison, moins souvent sous oligon,

65—30 Andikénoma ('Αντικένωμα) ( ) S'écrit sous oligon, et indique que cette note doit se chanter légèrement. On le rencontre surtout lorsque l'on module sur une syllabe; (Neumes en plain-chant) oligon se rencontre dans la modulation, et c'est dans ce cas qu'il peut être accompagné d'un andikénoma. En général, il portera alors gorgon.

#### Exemple:



Effet produit.



Si apli se trouve sous andikénoma, l'effet produit n'est plus du tout le même. Dans ce cas, la note descendante qui suit, se lie avec la précédente. au moyen d'une certaine ondulation de la voix.

#### Exemple:



66—4° Psiphiston (ψηφιστών) () Se place sous ison, oligon ou pétasti, avant des notes descendantes. Ce signe fait appuyer la voix sur la note où il se trouve. C'est l'équivalent de notre « sforzando ».

#### Exemple:



# Eur George - 33 -

67-5° Etéron (<sup>°</sup>Ετερον) (). Ce signe, dont le nom est tout-à-fait impropre, nous l'avons vu, est l'équivalent de notre liaison en musique. Il unit les notes ascendantes avec les notes descendantes, ou encore, les différentes notes avec ison.

#### Exemple:



Ces notes, reliées au moyen d'étéron, doivent se chanter avec douceur et une légère ondulation de la voix.

68-6° Endophonon (Low) (Endophonon.) Ce signe indique que la note sous laquelle il est écrit, doit se chanter bouche fermée. On le rencontre assez rarement, et c'est surtout à la fin des phrases. Le Père Thibaut dit avoir consulté plus de cent manuscrits et ne l'avoir pas trouvé. C'est donc un signe relativement jeune.

C'est à ces divers signes de modulation, que la psaltique doit ce caractère tout spécial qui la distingue des autres chants ecclésiastiques. Ce sont ces signes aussi, qui la rendent vraiment difficile dans son interprétation. Mais, nous devons le reconnaître, les chants de l'église grecque, interprétés par un «maître», ont, grâce à ces divers signes, une réelle beauté.

Que ceux donc qui ne les entendent qu'une fois en passant, ne se hâtent pas de les juger; leur jugement sera forcément défavorable; le génie musical oriental étant tout différent du génie occidental, surtout pour ce qui est des gammes et des tons dont nous allons maintenant nous occuper.



·

## DEUXIÈME PARTIE

De la gamme.—Des clés.—Des dièzes, des bémols, des phtorai.— Exercices.—De l'ison.—De l'intonation.

#### DE LA GAMME

69. Le présent travail ayant surtout un but de vulgarisation, nous ne pouvons pas entrer ici dans l'étude approfondie des gammes de la musique grecque. Ces travaux ont d'ailleurs été faits par des auteurs très compétents. Dans les dernières années, le Rév. Père Gaïsser à Rome, le Rév. Père Thibaut à Constantinople ont travaillé sur cette question. Malheureusement, ces études ne sont abordables que pour un nombre assez restreint de lecteurs, tant à cause de la somme de connaissances qu'elles supposent, qu'à cause de la difficulté des théories qu'elles renferment.

La gamme, ou mieux, les gammes grecques présentent tout un ensemble de bizarreries qui, au premier abord, ne peut manquer d'étonner. Ce sont des intervalles tellement contraires à notre génie occidental, qu'on éprouve en les entendant pour la première fois, un vrai malaise!

Il est certain que tout n'est pas parfait, et quelques auteurs ont prétendu qu'il y a en corruption de la gamme primitive. Nous sommes bien de leur avis; mais d'où est venue la corruption? La question, croyons-nous, n'est pas sur le point d'être résolue.

Quant à prétendre qu'elle vient de l'invasion musulmane, il y aurait peut-être une distinction à faire ici. Que l'invasion musulmane ait influé sur la pratique du chant grec, ou si l'on veut, sur son interprétation, on ne peut le nier; il suffit d'entendre chanter les grecs de Syrie pour être convaincu de la chose. Notons d'ailleurs que ceux qu'on appelle grecs en Syrie, sont, en général, de parfaits arabes. On les nomme grecs, parce que à une certaine époque, ils abandonnèrent la langue Syriaque, pour adopter comme langue liturgique, le grec; mais que l'invasion ait influé jusqu'à faire changer les anciennes théories,

la chose ne parait pas probable. Les grecs tiennent trop à leurs anciennes traditions! qu'on se souvienne donc, que le fait d'avoir ajouté une corde à une lyre devint un jour une question d'état.

Quoiqu'il en soit, nous allons prendre la gamme grecque telle que nous l'avons aujourd'hui, et en étudier les principes constitutifs.

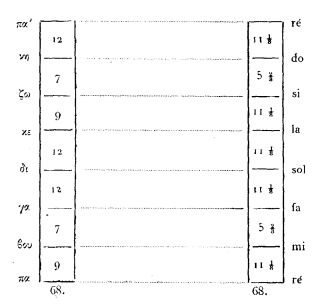
Dans cette même seconde partie, nous aurons à nous occuper aussi des divers accidents que l'on rencontre dans les gammes. De leur connaissance, dépendra en partie l'intelligence du chapitre des tons.

7c. Dans les gammes de la psaltique, on rencontre trois espèces d'intervalles ou tons; les tons foris, les tons morens et les tons faibles.

Il est à remarquer que ces tons ne seront pas toujours indiqués par un chiffre égal. Par exemple, selon les gammes où nous les rencontrerons, nous aurons des tons forts de 12, 18, 21. Un ton moyen: 9, des tons faibles: 3, 5, 7.

Comment expliquer ces chissres? En présenter une explication absolument claire, serait un peu prétentieux, étant donné que jusqu'ici, tous les auteurs s'avouent incompétents. Nous ne prétendons donc pas trancher la question, mais simplement, donner de ces chissres, une explication dont l'idée première est due au Rév. Père Couturier. Explication qui leur donnera au moins quelque signification pour le lecteur.

Si nous prenons la gamme fondamentale de psaltique, c. a. d. la succession des intervalles de  $\pi\alpha$  à  $\pi\alpha'$ , nous remarquons que le total des intervalles 9, 7, 12, 12, 9, 7, 12, donne exactement 68.



Prenons maintenant notre gamme européenne, de ré à ré, et supposons que le chistre 68 soit le total des intervalles entre ces deux notes. Pour obtenir un nombre représentant l'intervalle d'un ton, nous devrons diviser 68 par 6, car, en esset, nous avons de ré à ré, six tons (5 tons et 2 demi-tons). Le quotient nous donne 11, 33, ou si s'on aime mieux 11 f pour chaque ton. Le demi ton sera donc la moitié de 11 f c. à. d, 5 f.

Comparons maintenant la succession des intervalles de notre gamme, avec ceux de la psaltique, et nous verrons que partout où nous rencontrerons 11 ¼, c'est-à-dire un ton, nous trouverons en psaltique également un intervalle fort 12, ou un intervalle moyen 9, qui en pratique n'est guère différencié de l'intervalle fort. Partout où nous aurons 5 ¾, nous aurons en psaltique un ton faible 7, équivalant pratiquement à notre demi-ton.

La ressemblance entre les deux gammes devient beaucoup plus sensible si l'on compare successivement la tierce et la quarte de notre musique avec la tierce et la quarte de la psaltique.

| Musique                                                                  | Psaltique                                                                                                               |
|--------------------------------------------------------------------------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| E { ré } 11 \frac{1}{8} \text{mi} \ fa \ \ \ \ \ \ \ \ \ \ \ \ \ \ \ \ \ | $ \begin{array}{c c} \pi\alpha \\ 600 \\ \gamma\alpha \end{array} $ $ \begin{array}{c c} 7 \\ 7 \end{array} $ Total 16. |

On sera moins effrayé de cette différence de 1, quand on songera qu'il ne s'agit ici, que de  $\frac{1}{68}$ .

On voit dès lors que le total est approximativement le même pour la musique et la psaltique.

Prenons la quarte, et nous constaterons une ressemblance plus frappante encore.

| Musique |             | Psaltique |  |
|---------|-------------|-----------|--|
| Quarte  | ré {     mi | πα {      |  |
| !       | Total 28 i  | Total 28  |  |

Le chiffre 12 représentera donc la valeur d'un ton européen. Le chiffre 9 théoriquement 4 de ton, mais pratiquement un ton un peu diminué. Le chiffre 7 sera notre demi ton un peu forcé. 5 sera le même demi-ton un peu diminué. Ceci pour les gammes diatonique et enharmonique.

Pour la gamme chromatique, nous aurons des intervalles de 18 et de 3; nous les expliquerons de la même manière. Partant de 12 comme ton plein, l'intervalle 18 devra donc avoir à peu près la valeur de 1 ton ½ de notre musique, c. a. d. 11 ½ + 5 ½ = 17. C'est parsaitement ce qui a lieu dans les gammes que nous étudierons plus loin (106).

Quant à l'intervalle 3, ce sera exactement un quart de ton 12:4 = 3. Et ce quart de ton existe parfaitement en psaltique.

Pour rendre la chose plus pratique, nous donnerons à côté de chaque échelle de psaltique, l'équivalente en musique. Il sera intéressant de constater toujours le même total pour l'une et l'autre échelle.

Nous devons faire ici une petite remarque. Les musiciens occidentaux sont presque toujours tentés de juger la musique grecque d'après leurs théories mathématiques; c'est ainsi, par exemple, que l'on critiquera les chiffres 7 et 9 dans la gamme diatonique, parce que, dit-on, si le ton est 12, le demi ton ne peut être que 6. Ceci est fort bien; mais qu'on veuille donc bien se souvenir qu'il faut faire abstraction du genie occidental, si l'on veut sérieusement étudier la musique orientale, que ce soit musique grecque, arménienne, arabe ou turque!

Mais ils chantent faux, dira-t-on!— Pour vous, c'est possible; mais si pour eux c'est juste, que voulez-vous y faire?— Et comment, d'ailleurs, expliquer que tout un peuple réussisse avec un si parfait accord à chanter faux?

Tout autre sera le jugement de ceux qui ont l'habitude d'entendre; il reconnaîtront des intervalles moindres que le demi ton, mais ils n'en seront pas surpris, car ils savent que même dans la gamme diatonique, on admet trois intervalles: μέιζων 12, ἐλάσσων 9, ἐλάχιστος 7.

Tout ceci, redisons-le, n'a pas grande importance pratique; si nous nous y sommes arrêtés, c'est uniquement pour que les chiffres 12, 9, 7, etc, ne soient pas pour le lecteur absolument dépourvus de sens. La comparaison avec la musique, nous a paru propre à fournir la signification désirée.

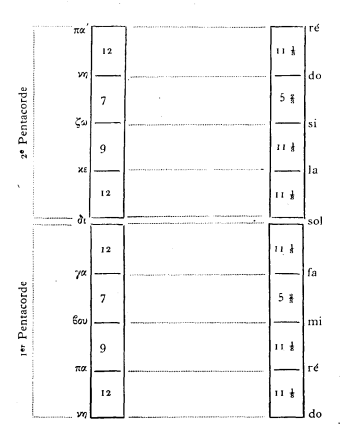
71. Les gammes grecques sont basées sur les trois systèmes du pentacorde, du tétracorde et du tricorde.

1º Le pentacorde (5 notes) que les grecs appellent encore système de la roue, comprend des intervalles qui se succèdent avec les valeurs suivantes:

12, 9, 7, 12, : Premier pentacorde. 12, 9, 7, 12, : Second pentacorde.

72. Lorsque la valeur des intervalles entre ω, πα, 6ω, γα, δι, sera: 12, 9, 7, 12, les intervalles entre δι, κε, ζω, ω, πα, seront aussi 12, 9, 7, 12.

Echelle avec succession de deux pentacordes:



On comprend dès lors pourquoi les grecs appellent ce système, «système de la roue»; c'est qu'en esset, on tourne toujours dans le cercle des 12, 9, 7, 12.

73. Il y aurait pourtant ici une petite remarque à faire; remarque plus théorique que pratique, mais qui fait voir cependant que tout n'est pas parfait dans ce système. Si on y prend garde en effet, quand nous arriverons à la seconde octave, nous n'aurons plus les mêmes intervalles sur les mêmes notes. En effet en continuant la roue, nous aurons entre  $\pi\alpha'$  et 600', l'intervalle 12; alors qu'en bas nous avions seulement g. Nous reviendrons sur ceci plus en détail au N° 7g.

74 2º Tétracorde (4 notes) Dans les gammes qui emploient le tétracorde, nous trouverons des intervalles se succédant avec les valeurs suivantes: 12, 9, 7. Donc, lorsque la valeur des intervalles entre  $\nu \eta$ ,  $\pi \alpha$ , 60 $\nu$ ,  $\gamma \alpha$  sera 12, 9, 7, les intervalles entre  $\gamma \alpha$ ,  $\delta \iota$ ,  $\kappa \varepsilon$ ,  $\zeta \omega$  seront également 12, 9, 7.

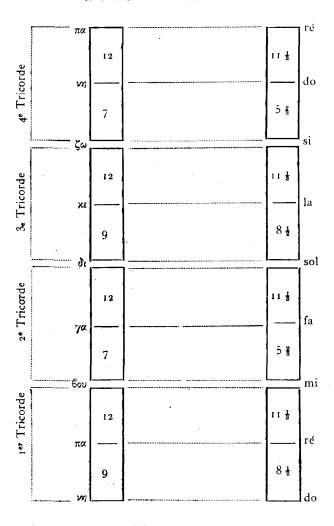
Notons que le mot  $T\rho \circ \chi \circ \varsigma$  (roue) peut parfaitement s'employer ici comme plus haut, en faisant toutefois la même remarque. (73)

Echelle avec succession de deux tétracordes.



75. 3° Tricorde (3 notes) Nous trouverons dans certaines gammes entre  $\nu n$ ,  $\tau \alpha$ ,  $6 \rho \nu$ , les intervalles 9, 12, qui ressembleront à peu de chose près, aux intervalles qui existent dans les mêmes gammes, entre  $6 \rho \nu$ ,  $\nu \alpha$ , de (7, 12) de,  $\kappa \epsilon$ ,  $\zeta \omega$  (9, 12)  $\zeta \omega$ ,  $\nu n$ ,  $\tau \alpha$  (7, 12). C'est cette succession de deux intervalles approximativement semblables, qui nous donne le tricorde, ou la diphonie.

Echelle avec tricordes successifs.



On remarquera qu'ici, nous ne donnons pas au 9 la valeur d'un ton c. a. d. 11 \(\frac{1}{2}\), mais nous lui donnons sa propre valeur, parce que dans la gamme c'hromatique nous devons plutôt le rapprocher du demi-ton que du ton.

76. Ces trois systèmes du Pentacorde, du Tétracorde et du Tricorde, ont donné naissance aux troix sortes de gammes usitées dans la psaltique, savoir:

Pentacorde = Gamme diatonique Tétracorde = « enharmonique Tricorde = « chromatique.

#### Gamme diatonique (Pentacorde)

77. La gamme diatonique, dit un auteur grec, est celle dont la gamme (échelle) renferme seulement des tons. «Το διατονικόν γένος είναι έκεινο τοῦ ὁποίου κλίμαξ περιέχει μόνον τόνους». C'est là le diatonique ancien, mais cette succession de tons, devait dans la suite se modifier pour accepter des degrés moindres, dans l'intervalle d'une octave. C'est le diatonique que nous avons aujourd'hui: cette gamme se compose donc de deux pentacordes successifs avec intervalles semblables. (N° 71)

78. Et c'est ici que nous trouvons ce que les grecs appellent: Κλίμαξ τοῦ διαπασῶν συστήματος; la gamme naturelle.

Elle commence sur le  $\pi\alpha$  comme base, et monte jusqu'au  $\pi\alpha'$  supérieur en suivant les intervalles du pentacorde. Mais on eut vite remarqué que cette gamme étant composée d'une octave seulement, ne suffisait pas pour la portée de la voix humaine qui est de deux octaves. On ajouta donc trois notes en dessous, et trois en dessus des pentacordes, et ont eut alors l'échelle de la page 43.

79. Mais, comme nous l'avons déjà remarqué, ce système de la roue, offrait l'inconvénient de changer les intervalles au 3ème pentacorde supérieur. On apporta alors la modification suivante à l'échelle. Au lieu de donner 12 à l'intervalle  $\pi\alpha'$ , 600' supérieur, on lui conserva le même intervalle qu'au pentacorde inférieur c. a. d., 9. On obtint alors l'échelle définitive de la page 44.

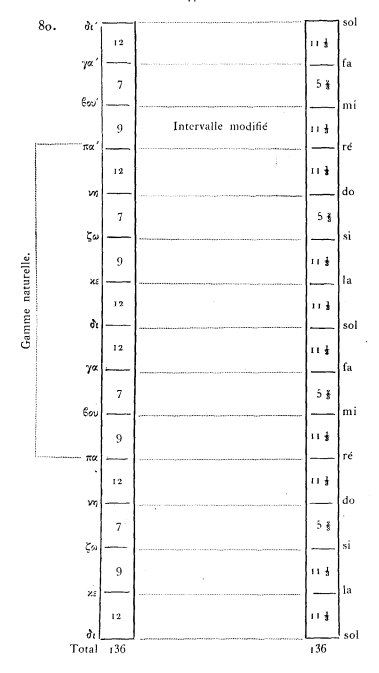
Cette modification était nécessaire sous peine d'introduire dans l'échelle diatonique, des intervalles chromatiques. Pour mieux nous faire comprendre, transposons en musique européenne le système de la roue, et nous aurons:



Considérons maintenant les intervalles. Do-ré 1 ton; ré-mi 1 ton; mi-fa ½ ton. etc.

Au pentacorde supérieur, si nous voulons avoir la même succession d'intervalles, nous devrons dire: ré-mi 1 ton; mi-fa# 1 ton etc. Mais ce fa# constitue naturellement un élément chromatique, puisque au pentacorde inférieur, nous avons fa #. Il fallait donc le faire disparaitre, ce qui a été obtenu par la modification apportée dans l'échelle;

| ði'           | 7   | 5 🖁             | sol'<br> fa' |
|---------------|-----|-----------------|--------------|
| γα'           | 9   | 11 3            |              |
| රින <b>්</b>  | 12  | <br>11 1/8      | mi′          |
| $\pilpha^{'}$ | 12  | <br>11 #        | ré'          |
| νη            |     | <br>            | do           |
| ζω            | 7   | 5 🖁             | si           |
| χε            | 9   | <br>11 1/8      | la           |
|               | I 2 | 111 🖁           | ·            |
| <b>δ</b> ι    | 12  | <br>11 1        | sol          |
| γα            | 7   | <br>5 %         | fa           |
| <b>6ου</b>    |     | <br>            | mi           |
| πα            | 9   | <br>113         | ré           |
| να            | 12  | 11 1            | do           |
|               | 7   | 5 🐇             | •            |
| ζω            | 9   | II <del>1</del> | si           |
| χε            | 12  | <br>· 1 1       | la           |
| δι <u> </u>   |     | <br>11 \$       | sol          |



modification qui consiste, avons-nous dit, à donner au pentacorde ajouté, les mêmes intervalles, entre les mêmes notes, que dans les deux pentacordes primitifs. Mais alors, on ne peut plus à proprement parler appeler ce système, « système de la roue », car nous avons toujours les intervalles  $\gamma \alpha$ ,  $\delta t$ ,  $\varkappa \epsilon$ , (12, 12) qui rendent cette roue absolument boiteuse.

Cette échelle diatonique est employée régulièrement dans le 1° mode et dans le 4° mo. Les 5°, 7° et 8° emploient tantôt le diatonique, tantôt l'enharmonique. Dans les autres modes, on la rencontre accidentellement.

#### Gamme enharmonique (Tétracorde)

81. Dire en théorie ce qu'est cette gamme enharmonique, n'est certes pas chose facile. Les auteurs modernes sont loin d'être d'accord sur son origine.

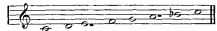
Les anciens, Aristoxène par exemple, donnent ce genre comme le plus beau et le plus parfait de tous les genres. Certains modernes assurent que «son effet n'est supportable que dans une mélodie très langoureuse». Contradiction, par conséquent.

Nous n'essayerons pas d'apporter notre note dans ce concert discordant; prenons simplement la gamme enharmonique et voyons-en les éléments tels que nous les avons aujourd'hui, (1) en faisant toutesois remarquer avec M. Bourgault-Ducoudrai que cette gamme n'a d'enharmonique que le nom. On sait en esset ce que signifie ce mot enharmonique: c'est donner à une même note deux noms dissérents; par exemple, do \$\pm\$ et r\(\epsilon\) b, constituent un intervalle enharmonique. Dans l'ancienne musique grecque, on appelait enharmonique, la succession de deux quarts de ton et du dilon ou tierce majeure. Rien de tout cela dans la gamme dont nous allons nous occuper. C'est plutôt le contraire qui a lieu, car nous trouverons dans cette gamme, deux tons forts ou moyens, et un ton saible.

82. Nous avons assimilé le tétracorde avec la gamme enharmonique, toutefois il ne lui est pas exlusivement réservé; nous le rencontrons aussi constituant une autre échelle qui sera diatonique comme celle que nous avions plus haut. Ce sera l'échelle diatonique suivant la triphonie. Elle ne s'étend pas au delà d'une octave.

<sup>(1)</sup> Pour plus d'érudution, consulter Dom H. Gaïsser. « Système musical de l'église grecque », Getacrt. Musique de l'ant.





On remarquera la ressemblance de cette gamme avec notre gamme européenne, à laquelle on aurait mis un si b.

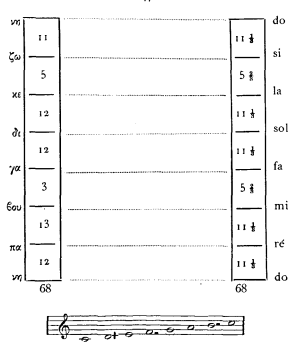
Dans la transcription en musique, le signe - qui accnmpagne la note, indique que cette note est abaissée; le signe + au contraire, indique que la note est surélevée

83. Venons-en maintenant à l'emploi du tétracorde dans la gamme enharmonique.

Cette gamme, dans la psaltique actuelle, est composée de deux tétracordes à peu près semblables, comprenant deux tons forts et un ton faible. On verra facilement la différence entre les degrés de ces tétracordes enharmoniques, et ceux des tétracordes diatoniques de la page 47.

84. Il faut avouer qu'il y a une singulière combinaison dans ces intervalles si dissemblables, et reconnaître qu'il est très difficile, non seulement aux européens, mais même aux orientaux, de chanter exactement selon ces degrés.

Aussi, généralement, cette gamme qui aurait, telle qu'elle est notée en théorie, un caractère de mollesse très prononcé, devient-elle, en pratique, une des plus joyeuse de la psaltique. Elle est facilement



assimilable à celle de notre sixième mode grégorien, avec tonique sur le  $\gamma\alpha$ . (fa). Voilà pourquoi dans l'échelle comparée, nous avons conservé le ton et le demi ton exacts,

Nous obtiendrons donc en pratique le caractère suivant:



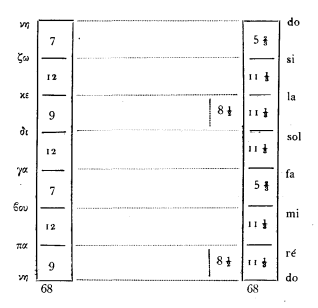
Gamme chromatique (Tricorde)

85. Ici encore, le mot chromatique n'est pas exact en soi; car on sait, que gamme chromatique signifie: une gamme ou l'on procède par succession de demi-tons. Rien de semblable dans celle qui nous occupe. Mais, comme pour l'enharmonique, prenons la présente gamme, dans son état actuel, sans nous occuper de son origine ni de ses mutations successives; nous renvoyons pour ces questions, aux auteurs cités plus haut, avec des vœux, pour qu'enfin quelque musi-cologue mette un peu plus de jour dans ce clair-obscur!

- 86. La troisième échelle, appelée chromatique, procède donc par tricordes successifs, comprenant chacun un ton faible ou mieux un intervalle faible, 7 ou 9, (nous avons dit déjà que dans cette échelle 9 était assimilable au 7) et un ton ou intervalle fort, 12.
- 87. Nous trouverons cependant une seconde échelle, dite aussi chromatique, qui dissèrera de la précédente par la nature des intervalles. Nous aurons des tons saibles de 3 et 7, des tons forts de 12 et 18.

Plus loin, nous constaterons que la première échelle s'emploie pour le second ton, la seconde pour le sixième ton.

88. 1º Echelle chromatique avec intervalles 7, 9, 12.



On remarquera que cette échelle a ses intervalles numériquement semblables à ceux de la gamme diatonique; l'ordre de succession seul est changé.

Voici en musique européenne l'effet produit pratiquement par cette échelle.



89. 2º Echelle chromatique avec intervalles, 3, 7, 12, 18. Cette échelle a l'étendue de l'échelle diatonique et comprend par conséquent quatre tétracordes, ou, si l'on veut, pour rester plus dans le vrai, sept tricordes plus une note.

Elle ne diffère de la précédente, avons-nous dit, que par la nature des intervalles; là où nous avions précedemment un ton fort, nous aurons ici un ton faible, et réciproquement (voir page 52.)

Transposée en musique, cette échelle donne l'effet suivant: (Nous prenons simplement la gamme naturelle).



Pratiquement, donc, elle n'est que la précédente transposée un ton plus haut. Nous verrons dans l'étude des tons ce en quoi elles différent dans l'usage.

Cette gamme chromatique, à notre avis, est celle qui a le caractère le plus pieux entre toutes les autres. Elle exprime la douleut mieux que ne saurait le faire notre gamme mineure européenne, si bien harmonisée soit-elle.

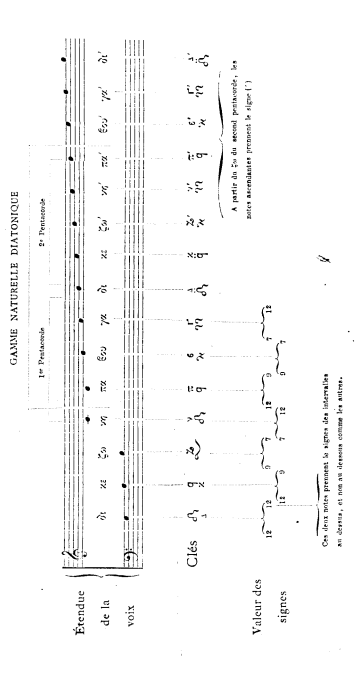
#### Des clés.

UNIVERSITÉ

ço. Nous avons vu dans la première partie (N° 28) que la clé (μαρτυρία) se compose de deux signes; l'un indiquant la pelities lettre d'une note, l'autre indiquant la valeur des intervalles. C'est de ces dernièrs signes, que nous devons nous occuper maintenant.

Pour procéder avec ordre, reprenons nos trois échelles, diatonique, enharmonique et chromatique, et voyons ce qu'indique dans chacun de ces genres, chaque signe placé sous les initiales des notes.

- 91. 1º Gamme diatonique Pour cette échelle, nous trouverons cinq signes différents pour indiquer les intervalles.
- 92-1) Le signe of indique deux valeurs différentes. S'il est placé sous le dt, (notons qu'il l'accompagne dans toute l'échelle) ce signe indique que la note immédiatement supérieure ainsi que celle immédiatement inférieure ont pour valeur 12. Si ce signe se trouve au contraire sous le m du premier pentacorde, (il ne se trouve que sous ce m) il indiquera que la note supérieure a pour valeur 12 et l'inférieure 7.
- 93-2) Le signe  $\P$ , indique toujours un intervalle de 9 pour la note supérieure, et de 12 pour la note inférieure. Il se place sur le  $\kappa$  inférieur au premier pentacorde, et sur  $\pi\alpha$ ,  $\kappa$ ,  $\pi\alpha'$  des autres pentacordes.



94-3) Le signe & désigne un intervalle de 7 pour la note supérieure et de 9 pour l'inférieure; il se place sur les notes: 600, 50', 600'.

95-4) Le signe  $\infty$  indique les mêmes intervalles que le précédent; mais il se place uniquement sous le  $\zeta n$  inférieur au premier pentacorde.

96-5) Le signe  $\gamma\gamma$  indique un intervalle de 12 pour la note supérieure, de 7 pour l'inférieure; il se place sur  $\gamma\alpha$  et  $\gamma\gamma'$ .

97. Nous donnons ici en un tableau le résumé de ce qui regarde la gamme diatonique. (voir le page 50)

98. 2º Gamme enharmonique — Ici, nous trouverons deux catégories de clés, puisque nous avons deux échelles.

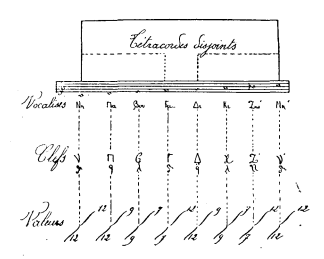
La première de ces échelles, avons-nous dit rentre dans le genre diatonique, tout en employant le tétracorde. Nous aurons donc les mêmes signes indiquant les mêmes intervalles que dans le diatonique; toutefois, au tétracorde supérieur, ils n'accompagneront plus les mêmes notes.

Le signe  $\mathcal{O}_1$  accompagne le  $\mathcal{V}_1$ , le  $\mathcal{V}_2$  et le  $\mathcal{V}_1$ . Il indique 12 en montant et 7 en descendant, pour le  $\mathcal{V}_2$ ; il indique 12 en montant et 12 en descendant, pour les deux  $\mathcal{V}_1$ .

Le signe  $\aleph$  accompagne le 600 et le  $\varkappa \varepsilon$ ; il indique les intervalles 7 en montant et 9 en descendant.

Le signe q accompagne  $\pi\alpha$  et  $\delta t$ , en indiquant les intervalles 9 en montant, 12 en descendant.

99. Voici ce qui concerne cette échelle, en un tableau.



| ±2.                          |            |             |                                                                   | !a                 |          |
|------------------------------|------------|-------------|-------------------------------------------------------------------|--------------------|----------|
|                              | νε' [      | 3           |                                                                   | 5 🖁                |          |
|                              | gi,        |             |                                                                   | so                 | #        |
|                              |            | 18          | (5 % + 11 %)                                                      | 17                 |          |
|                              | 7a'        |             |                                                                   | fa fa              |          |
|                              | €00'       | 7           |                                                                   | 5 g mi             |          |
| •                            |            | 12          |                                                                   | 11 3               |          |
|                              | πα'        |             |                                                                   | ré                 |          |
|                              |            | 3           |                                                                   | 5 g do             | <b>.</b> |
| gue.                         | νη         | 18          | (5 <sup>2</sup> / <sub>3</sub> + 11 <sup>1</sup> / <sub>3</sub> ) | 17                 | #        |
| matic                        | ζω         |             |                                                                   | si                 | ь        |
| Gamme naturelle chromatique. |            | 7           |                                                                   | 5 \$               |          |
| elle                         | ж          |             |                                                                   | la                 |          |
| natu                         | δι         | 12          |                                                                   | 11 <del>1</del> so | l ·      |
| me                           |            | 3           | 1 · · · · · · · · · · · · · · · · · · ·                           | 5 %                |          |
| Gam                          | γα         | <del></del> |                                                                   | fa                 | # -      |
|                              | ٥          | 18          | (5 - 3 + 11 + 3                                                   | 17 m               | ih       |
|                              | ၆၀ပ        | 7           |                                                                   | 5 %                | 10       |
|                              | πα         |             |                                                                   | ré                 |          |
|                              |            | 12          |                                                                   | 1 I 🗓              |          |
|                              | איע        | <del></del> |                                                                   | do                 | )        |
|                              |            | 3           |                                                                   | 5 %                |          |
|                              | <i>ڏ</i> ڻ |             | 15.9                                                              | si                 |          |
|                              | ×ε         | 18          | (5 \ \ \ \ \ \ \ \ \ \ \ \ \ \ \ \ \ \ \                          | 17<br>   la        | h        |
|                              |            | 7           |                                                                   | 5 🖁                |          |
|                              | δι         | <u> </u>    |                                                                   | sc                 | 1        |
|                              |            |             |                                                                   |                    |          |

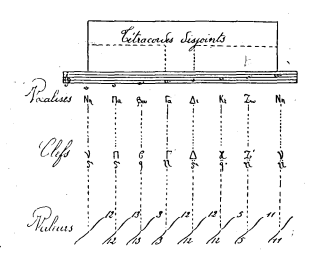
100. La deuxième échelle, qui offre de si curieux intervalles, au moins en théorie, emploie les mêmes signes que l'échelle diatonique; mais ces signes n'accompagnent pas les mêmes notes, et n'ont pas la même valeur numérique.

Le signe  $\mathcal{O}_{\lambda}$  s'écrit sous les notes m,  $\pi\alpha$ ,  $\partial t$ . Sur  $\pi\alpha$ , il indique 13 en montant et 12 en descendant. Sur le  $\partial t$  il indique 12 en montant et 12 en descendant.

Le signe q, s'écrit sous le 600 et le zz. Sous le 600, il indique 3 en montant et 13 en descendant. Sous le zz, 5 en montant et 12 en descendant.

Le signe ?? accompagne γα, ζω, ω, et marque pour γα, 12 en montant, 3 en descendant; pour ζω, 11 en montant, et 5 en descendant.

101. Inutile de parler du m, cette échelle ne dépassant ni l'inférieur ni le supérieur.



102. Sans craindre d'être accusé de redites, nous rappellerons qu'il serait parfaitement inutile de vouloir chanter cette gamme en tenant compte de ses intervalles théoriques. Nous avons vu que la pratique la modifie considérablement; heureusement pour nos oreilles.

103. 3º Gamme chromatique— Comme précédemment, nous avons ici deux échelles, celle qui emploie les intervalles diatoniques, et celle qui a ses intervalles spéciaux.

Dans ces deux gammes, nous rencontrerons pour indiquer les intervalles, des signes que nous n'avons pas vus dans les autres échelles.

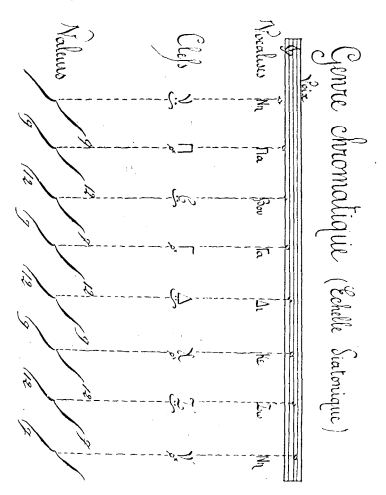
Ils sont au nombre de deux.

Pour chaque gamme: Diatonique === et \( \nabla \) Chromatique === et \( \nabla \)

L'un de ces signes indique un intervalle fort, l'autre un intervalle faible.

Dans l'échelle à intervalles diatoniques, le signe  $\longleftrightarrow$  se place sous m, &m, &m, &m, &m. Sous le m, il indique g en montant, g en descendant. Sous le &m, g en montant, g en descendant. Sous le &m, g en montant, g en descendant.

Le signe  $\beta$  se place sous les autres notes,  $\pi \alpha$ ,  $\gamma \alpha$ ,  $\kappa \epsilon$ ,  $\kappa \gamma \alpha'$ , et indique naturellement le contraire du signe précédent, c. a. d. que nous aurons le degré fort en montant et le faible en descendant.

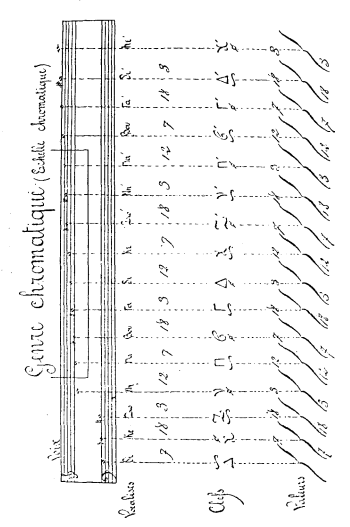


105. La seconde échelle est celle qui a ses intervalles spéciaux, variant de 3 à 18.

Les intervalles faibles sont toujours 3 ou 7; les intervalles forts, toujours 12 ou 18.

Nous avons, (No 103) deux signes pour les indiquer; le signe marque les intervalles faibles 3 ou 7 en montant et les intervalles forts 12 ou 18 en descendant.

Le signe  $\sigma$  indique au contraire, les intervalles 12 ou 18 en montant et 3 ou 7 en descendant, suivant le tableau ci-après.



## Des dièses, des bémols, et des phtorai.

107 Les dièses (δίέσις) et les bémols (ὕγεσις) interviennent dans la gamme pour en modifier les intervalles, soit en élevant une note note (dièse) soit en l'abaissant. (bémol)

La psaltique, comme la musique, a ses dièses et ses bémols. Mais, hàtons nous de le dire, beaucoup d'entre eux sont négligés en pratique.

Elever la voix d'un quart de ton, d'un tiers de ton, de deux tiers de ton, voire même de trois quarts de ton, c'est très facile en théorie; mais en pratique, nous ne pensons pas qu'il y ait de musicien si fort soit-il, qui puisse, d'une façon *consciente*, faire sur n'importe quel intervalle, les augmentations ou diminutions exigées par la théorie.

Est-ce à dire que ces nuances n'existent pas? Nous sommes parfaitement d'avis que le quart de ton existe dans la musique byzantine; mais nous pensons aussi qu'il se fait d'une façon *inconsciente*, très souvent sous l'influence de la *loi d'attraction* que beaucoup pratiquent sans la connaître.

Pour être aussi complet que possible, sans cependant nous perdre dans les grandes théories, nous devons indiquer, tant les dièses que les bémols qui se rencontrent dans la psaltique, et dire en nous servant de nouvelles échelles, comment ils modifient celles que nous avons précédemment étudiées.

Le dièse, avons-nous dit, modifie la valeur de l'intervalle, en élevant une des notes qui contribuent à former cet intervalle. Voilà pourquoi, dans les valeurs numériques, que nous allons donner pour chaque dièse, nous aurons pour dénominateur 24. Nous obtenons ce nombre, en prenant deux tons de 12.

On en comprendra facilement la raison, lorsqu'on verra que certains dièses peuvent augmenter une note de 2 de ton.

108. Dans la psaltique, il y a cinq dièses.

 $\delta = \frac{15}{24}$  Augmente l'intervalle d'un quart de ton.

 $\sigma' = \frac{16}{24}$  Augmente l'intervalle d'un tiers de ton.

 $\sigma = \frac{18}{24}$  Augmente l'intervalle d'un demi-ton.

 $\vec{\sigma} = \frac{20}{24}$  Augmente l'intervalle de deux tiers de ton.

 $\vec{\sigma} = \frac{21}{24}$  Augmente l'intervalle de trois quarts de ton.

109. Bien que dans le cours des mélodies, on rencontre tous ces dièses, en pratique, on tient compte surtout du  $\sigma = \frac{18}{24}$ , c'est à dire du  $\frac{1}{2}$  ton; et si on essaye de tenir compte des autres, nous l'avons déjà dit, personne, croyons-nous, ne peut se flatter de rendre consciemment l'intervalle que ces dièses modifient.

110. Le bémol, modifiant l'intervalle en abaissant la note, nous représenterons évidemment un ton par 12, et ce chiffre nous servira de dénominateur.

111. On remarquera que les signes indiquant les bémols, ne sont autres que ceux de dièses en sens inverse.

112. Nous avons cinq bémols.

 $\wp = \frac{3}{12}$  diminue l'intervalle d'un quart de ton.  $\wp = \frac{4}{12}$  « « d'un tiers de ton.

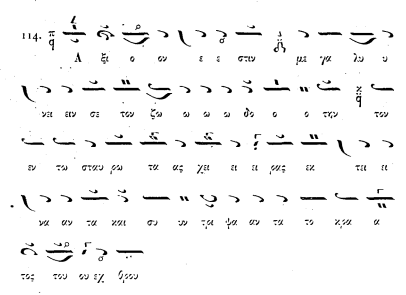
 $\rho = \frac{6}{12}$ d'un demi-ton.

 $\rho = \frac{8}{12}$ de deux tiers de ton.

de trois quarts de ton.

113. Nous ferons ici la même remarque que pour les dièses; c'est-à-dire que le bémol le plus employé c'est le  $\rho = \frac{6}{12}$  un demi-ton.

Donnons maintenant un exemple de dièses et de bémols dans le cours d'une mélodie, en nous servant uniquement du o pour les dièses et du o pour les bémols.



Traduction





- 115. Nous saisissons l'occasion de faire remarquer la ressemblance frappante qui existe entre certains tons de la psaltique et nos tons de plain-chant. L'exemple précédent n'est-il pas un vrai morceau de plain-chant? Nous aurons occasion d'en remarquer beaucoup d'autres, dans les exercices qui suivront.
- 116. Des *phtorai*. C'est un paragraphe qui a son importance; nous le verrons surtout en étudiant les tons. Comme nous sommes au chapître des gammes, nous y plaçons l'étude de la *phtora*, parce que, en effet, cette dernière n'a d'autre but que de faire passer d'une gamme dans une autre.

La psaltique, comme la musique, admet dans le cours d'une mélodie, des changements de ton. Mais, en psaltique, le système est beaucoup plus simple qu'en musique. Remarquons toutesois, que plus simple ne veut pas dire plus facile.

En musique, en effet, si dans le cours d'un morceau, on veut changer de ton, (il ne s'agit pas ici, évidemment, du majeur au mincur ou récipoquement) passer par exemple de ré majeur en si majeur; le changement ne peut s'opérer brusquement. Il faudra, par une suite de dièses accidentels, ménager une finale sur si majeur. La chose est assez facile, pour peu que l'on connaisse quelques règles d'harmonie. En psaltique, nous n'avons pas d'harmonie, mais la mélodie pure et simple. Malgré cela, grâce aux *phtorai*, les changements de ton s'opèrent facilement.

117. Mais avant de poursuivre cette explication, donnons les différentes phtorai, nous verrons ensuite leur usage.

Elle seront différentes, selon que nous serons dans l'une ou l'autre des trois gammes diatonique, enharmonique ou chromatique.

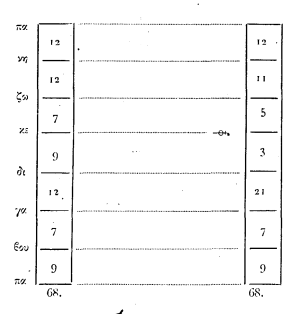
118, 1º Pour le diatonique.

| φ  | Pour     | le       | 72           |
|----|----------|----------|--------------|
| ø  | <b>«</b> | •        | δι           |
| q  | <b>«</b> | <b>≪</b> | χε           |
| ξ. | «        | •        | <b>్డ</b> ు  |
| ዾ  | <b>«</b> | «        | w supérieur. |

119. 2º Pour l'enharmonique, (5 phtorai seulement).

Cette dernière phtora modifie l'échelle d'une façon assez singulière. Pour s'en rendre mieux compte, mettons en regard les deux échelles.

Echelle ordinaire. Echelle modifiée.

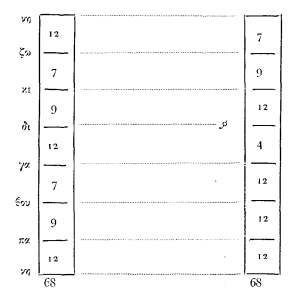


Cette phtora modifie, elle aussi l'échelle assez singulierement. Mais cette modification, comme la précédente d'ailleurs n'est guere employée en pratique.

Pour le de.

Echelle ordinaire

Echelle modifiée.



121. 3º Pour l'échelle chromatique.

Nous trouvons également 5 phtorai.

- Pour le πα ou le κε (6ème ton)
- ø pour le di le πα supérieur ou le vi inférieur.
- pour le δι, ξω, νη, inférieur, ζω supérieur (2ème ton).
- $\sigma$  pour le  $\pi\alpha$ ,  $\gamma\alpha$ ,  $\varkappa\epsilon$ ,  $\varkappa\eta$ ,  $(2^{\rm enc} \, {\rm ton})$ .

Il importe de bien se souvenir de la différence entre le 2ème et le 6ème ton; voir plus haut No 103-105.

 ${\mathscr A}$  Pour le  ${\mathfrak A},$  modifie l'échelle chromatique de la façon suivante.

Comme précedemment, nous mettons en regard les deux échelles. (voir page 61)

122. Quel est donc l'usage de ces phtorai? De ce qui vient d'être exposé, il ressort que cet usage est double.

Une phtora, en général, indique un changement d'échelle, pur et simple. Mais quelques unes nous l'avons vu, modifient l'échelle. Il importe de bien connaître les unes et les autres.

Echelle ordinaire

Echelle modifiée.

| $\nu q$ |     | *************************************** |    |
|---------|-----|-----------------------------------------|----|
|         | 7   |                                         | 7  |
| ζω      | 12  |                                         | 9  |
| Xε      |     |                                         |    |
|         | 9   |                                         | 12 |
| δι      |     | ~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~  |    |
| γα      | 12  |                                         | 3  |
| /~      | 7   |                                         | 16 |
| Eou     | —   | *************************************** |    |
|         | 12  |                                         | 5  |
| πα      | 9   |                                         | 16 |
| מע      | ' I |                                         |    |
|         | 68  |                                         | 68 |

Un mot d'explication pour ce qui concerne les changements d'échelle. Si nous chantons selon l'échelle diatonique, et que nous voulions passer dans l'échelle chromatique du sixième ton, par exemple, il suffira pour cela de mettre sur la note ou nous voulons opérer le changement, la phtora qui lui correspond, dans le genre ou nous voulons opérer le changement.

123. Prenons un exemple.

La première partie du passage précédent, se chante dans l'échelle diatonique, (ier ton). Lorsque nous arriverons sur  $\overset{\circ}{\smile}$ , nous changerons d'échelle et nous entrerons dans la chromatique, comme nous l'indique cette phtora  $\beta$  qui est celle du  $\delta t$ . Nous continuerons dans cette échelle, jusqu'à la rencontre de la nouvelle phtora  $\beta$  qui nous invite à reprendre l'échelle diatonique.

Transposons donc en musique, et nous aurons à peu près ceci:



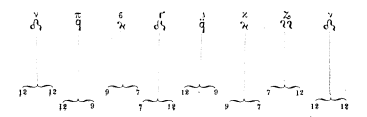
Comme on le voit, le changement s'opère brusquement; et ce n'est pas là une des moindres difficultés de la psaltique.

124. Autre chose qu'il importe de bien remarquer: c'est que, lorsqu'une phtora *modifie* une échelle, on ne rencontrera plus sous les mêmes notes, les mêmes signes indiquant les intervalles, par la raison toute simple, que l'intervalle étant modifié, le signe indiquant cet intervalle doit aussi subir une modification.

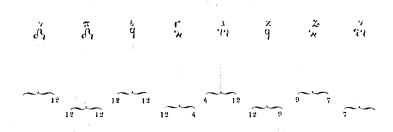
Prenons pour exemple l'échelle chromatique modifiée. Nous avons vu que l'échelle chromatique ordinaire admet seulement deux signes pour désigner les intervalles. (-, ou  $\sigma$ ) Mais après la modification, nous aurons les signes: 9, 6, 7?,  $\aleph$ , comme dans les échelles diatonique ou enharmonique.

Toutefois, nous avons vu déja que ces divers signes avaient une signification déterminée. Tel d'entre eux marque 12 en montant, 9 en descendant; tel autre marque 12 en montant 12 en descendant. Ici, nous trouvons de nouveaux intervalles, et malheureusement, nous ne trouvons pas de nouveaux signes pour les indiquer.

En estet, reprenons par exemple, l'échelle enharmonique de la page 69 et le tableau de la page 51; nous trouverons les martyries suivantes:



Ce sont bien là les intervalles démandés par chacun des signes placés sous les initiales des notes, pour le genre enharmonique. Prenons maintenant l'échelle modifiée avec ses martyries telles qu'on les trouve dans les traités modernes; nous aurons:



Or, nulle part, dans la théorie générale exposée aux  $N^{\omega}$  90 et suiv., nous ne trouvons le signe  $\chi$  indiquant 4 en montant et 12 en descendant.

Sans doute, on pourra dire que précisément ils acquierent cette signification en vertu de la zhoù; mais à notre avis, cette subtilité ne vaut que pour les phtorai qui indiquent un changement d'échelle complet, c. a. d. qui vous font passer d'une gamme dans une autre gamme, par exemple du chromatique au diatonique, on réciproquement, car alors, on suit tout simplement l'échelle du nouveau genre dans lequel on entre, et toutes les martyries auront le signe indiquant les intervalles précis de ces mêmes genres; quant aux phtorai qui modifient l'échelle sans faire changer de gamme, c. a. d. qui sont destinées à produire ce que les grecs appellent les zoon, nous ne voyons pas du tout la possibilité d'en donner une explication rationnelle.

Nous touchons donc du doigt une imperfection de la psaltique; ce n'est pas la seule, et c'est une des moindres, étant donné que, si la théorie s'occupe de ces intervalles, la pratique les néglige presque totalement.

125: Dans les exercices qui suivront, on trouvera bon nombre d'exemples de phtorai. Ce qu'il importe surtout de bien remarquer, c'est à quelle échelle appartient chacune d'elles. Si le morceau est écrit dans le genre chromatique, on pourra rencontrer des phtorai vous invitant à passer dans le genre diatonique; si au contraire on chante dans le genre diatonique, on rencontrera des phtorai demandant le genre enharmonique ou chromatique. Et suivant que le changement doit s'opérer sur telle note, on emploiera teile ou telle phtora correspondant à cette note.

On pourra s'exercer à indiquer:

1º La valeur des dièses et bémo!s sulvants.

20 A quelle échelle appartiennent les phtorai suivantes:

3º Distinguer les dièses et les bémols des phtorai.

4º Lire les notes indiquées par les phtorai diatoniques suivantes:

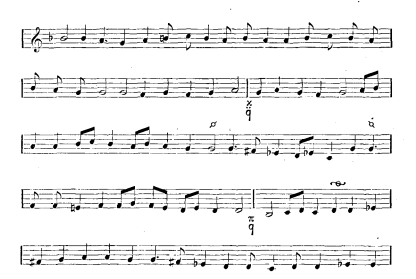
126. Pour faciliter l'exécution des morceaux suivants, nous indiquerons dans le courant de la mélodie, les diverses échelles selon . lesquelles doit s'exécuter cette mélodie. Après chaque morceau, nous en donnerons d'ailleurs la traduction en musique européenne: mais, nous rappelons ici ce que nous avons dit ailleurs, c'est que cette traduction ne peut être qu'un à peu près, à cause des intervalles d'une toute autre nature que ceux de nos tons et demi-tons mathématiques. Sans doute, nous aurions pu placer sur les notes, un signe indiquant qu'elles doivent être abaissées ou surélevées; nous avons préféré ne pas surcharger la transcription.

55000-65α φω ω ω κα τε ε τε ε ε ε θης χα Enharm... α τα βα α σιν δο ξα ζου ου σαι τη ην σην



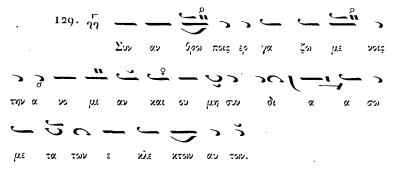
128. # 20 ( 5 ) " " > 25 ) - " ον προ ο μιι χρου ου ο ο Η η λι ι ι ος εν στα α α αυ ρω κρε μα με νον θε α α σα α με ε ε ε νος ζο ο ο

(1) Phtora du de chromatique.



- (1) Phtora du de diatonique.
- (2) « «πα chromatique.
- (3) Bien remarquer la clé du  $\pi\alpha$  chromatique.



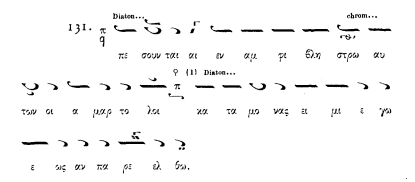




Nous ferons remarquer que le mi # (600) correspond ici à un quart de ton; car dans l'échelle, nous avons vu que l'intervalle de 700 à 600 n'est que de 7. Le dièse le réduira donc à 3 environ. Mais en pratique, la difference est peu sensible.

130. Un dernier passage très caractéristique et qui se rencontre assez souvent, nous montrera l'adaptation des diverses échelles au sens des paroles.

Le chromatique s'emploie quand on parle des pécheurs ou de leurs péchés. Dès que nous aurors dans le texte, au contraire, un passage parlant du juste, de la récompense des vertus etc., on emploiera l'échelle diatonique parce qu'elle est plus joyeuse.





De l'ison.

132. Nous avons vu dans l'étude des notes, qu'ison () est un signe de psaltique qui indique que l'on doit chanter sur le ton de la note précédente, ou à son défaut, sur le ton indiqué par la clé.

Ce n'est plus dans cette acception que nous prenons ici le mot ison. Nous voulons parler maintenant, de cette tenue de la voix si singulière, et qui ne laisse pas que d'exciter la curiosité de ceux qui pour la première fois entendent chanter la psaltique.

Alors que le chœur ou même un seul chantre exécute une mélodie, quelques enfants, souvent un seul, font une tenue de voix pendant tout le cours de cette mélodie; c'est l'ison.

Cette tenue de voix est destinée a rappeler au chanteur, la tonique de la mélodie. On le sait, en effet, les grecs n'usent dans le chant écclésiastique d'aucun instrument. Il leur est donc très facile de

(1) Remarquer la phtora placée sur la clé.

détonner; il suffit pour cela d'être d'un talent médiocre, et de rencontrer un changement de ton. Nous avons vu que ces changements de ton sont fréquents, et que pour les bien exécuter, il faut avoir une certaine pratique des échelles modales.

L'ison est destiné à obvier à ces inconvénients. Les grecs chantent en général à deux chœurs et bien souvent, comme le remarque Villoteau, n'ont qu'un livre pour les deux chœurs. Un enfant est donc là, chargé de transporter le livre d'un pupitre à l'autre, suivant que c'est tel chœur qui doit chanter.

Dans beaucoup d'églises, pendant que le chœur de droite chante, celui de gauche tient ison et réciproquement. Nous indiquerons plus tard pour chaque ton, sur quelle note on doit tenir ison; mais disons des maintenant, que cette tenue de voix pourra varier dans le cours d'un morceau. En général, nous savons que du diatonique on passe souvent dans le chromatique; or, si l'on doit rester longtemps dans cette dernière échelle, avant de revenir au diatonique, il serait très disgracieux d'entendre pendant toute la durée du passage chromatique, une tenue qui ne cadrerait pas du tout avec ce genre de mélodie. C'est donc au chantre à prévoir s'il devra indiquer ou non un changement d'ison.

133. Nous ne devons pas omettre de signaler ici, un défaut trop commun, hélas, et auquel il serait si facile de remédier! Nous voulons parler de cette habitude ridicule de faire tenir ou de tenir ison, de toute la force des poumons, en sorte que le pauvre chantre, malgré toute sa bonne volonté aura peine à se faire entendre! Rappelons-nous donc que cette tenue de la voix n'est destinée qu'à maintenir le chantre dans le ton, ou à l'y faire rentrer s'il s'en est écarté. On doit, par conséquent, tenir ison, à voix très modérée, en ayant soin de toujours laisser dominer le chant.

Ainsi exécutée, cette tenue de voix est d'un très bel esset; et nous ne comprenons pas du tout, comment un admirateur contemporain du chant grec a pu la qualifier « d'exécrable ». C'est aller bien vite à notre avis!

Sans doute, ison tenu comme on le fait trop souvent, devient insipide, mais alors, il cesse d'être véritablement ison.

Que penserait-on d'un grec, qui voyageant pour la première fois en pays latin, et arrivant dans une paroisse de campagne, apprécierait le plain-chant grégorien d'après l'audition que lui en auraient donnée les chantres; bons campagnards, pleins de bonne volonté, mais plus aptes à conduire leur charrue, qu'à interpréter les neumes si délicats du grégorien? Ne serait-on pas étonné de l'entendre dire: «Que ce grégorien est donc laid!» On le prierait d'aller dans tel monastère bénédictin, pour avoir une idée vraie du plain-chant,

La comparaison ne me parait pas trop boiteuse; et si l'on essaye de trouver une église (il y en a) où on tient ison convenablement, peut-être sera-t-on amené à modifier le jugement défavorable qu'on avait tout d'abord porté.

Pour nous, nous trouvons ison parfaitement oriental. C'est là la seule harmonie que puisse supporter la psaltique. Harmonie réduite à sa plus simple expression; très belle cependant, si elle est faite à voix modérée, surtout par des enfants.

#### De l'intonation.

134. Avant de passer à l'étude des tons, disons un mot de l'intonation.

Le chant grec, avons-nous dit, n'admet aucun instrument dans son exécution. Il est donc de la dernière importance que le chantre qui commence un morceau, l'entonne de façon que, ni les notes aigües, ni les graves, ne soient en dehors de la portée de la voix humaine. Rien de plus disgracieux en effet, qu'une mélodie qui n'est pas, selon l'expression consacrée, dans la voix de l'exécutant.

Dans le plain chant, on remarque au commencement de chaque morceau, quelques notes, bientôt suivies d'une double barre. C'est l'intonation. Actuellement, elle a perdu de son importance, étant donné l'accompagnement dont on fait usage; dans certains cas même, elle est une pure cérémonie, disons-le, plutôt nuisible qu'utile. Mais autrefois, il n'en était pas ainsi. Lorsque le plain-chant, encore écrit en signes et non en notes, n'était accompagné d'aucun instrument, l'intonation était, on le comprend, très importante; et c'était le maître chantre qui en était chargé.

Nous ne pensons pas nous tromper en disant que la psaltique, sous ce rapport, en est au point où en était le plain-chant avant l'invention de l'orgue, et avant son écriture sur la portée.

Et ce qui était si nécessaire alors pour celui-ci, n'a pas cessé de l'être pour celle-la.

Il faudrait donc (c'est un souhait), qu'il y eut dans la psaltique, pour chaque morceau, une intonation. Par là, on éviterait ces cacophonies, produites par le désaccord de plusieurs individus qui entonnent un morceau, sans avoir, au préalable, pris une note commune. On éviterait ces bourdonnements, si inconvenants à l'église; bourdonnements provenant de ce que chacun veut, avant de chanter, prendre le ton en son particulier.

Mais, au moins, que là ou il y a un maître de chœur, on ait le bon esprit de lui laisser donner clairement, au moins la première note.

A ce maître de chœur, incombe le soin de prévoir l'étendue de la mélodie, tant à l'aigu qu'au grave, afin de se tenir dans un juste milieu. Il doit savoir que dans une réunion, il y a des voix de ténor et des voix de basse; s'il entonne trop haut, les basses seront réduites au silence; si au contraire, il a des préférences pour le grave, les ténors ne diront rien, ou chanteront à l'octave. Donc, lorsqu'on est chargé de diriger un chœur assez nombreux, il faut toujours prendre une dominante moyenne. Or, il est à remarquer que là où vous avez un maître de chœur avec voix de ténor, presque toujours, les morceaux seront trop hauts pour l'ensemble, et que le contraire aura lieu, si le maître a une voix de basse.

Il serait facile, nous semble-t-il, d'obvier à cet inconvénient. Et cela, en apprenant à se servir du diapason. On sait que la européen correspond à peu près au x<sup>g</sup> grec. Ayant cette note, il est aisé de voir quelle est la dominante du morceau que l'on doit chanter, et de l'entonner en conséquence.

Il nous semble qu'il ya là une vraie lacune dans la psaltique, et que bien souvent le morceau est mal chanté parce que l'intonation a été défectueuse.



•

## TROISIÈME PARTIE

Des tons — Des differents genres — Les tons en particulier — Quelques termes spéciaux employés en musique grecque.

#### DES TONS

135. Il y a huit tons dans la psaltique. Pour les étudier, nous renoncons à nous servir des différentes méthodes grecques, dont nous avons la traduction sous les yeux. Comme toujours, c'est le désordre parsait; nous présérons recourir à ce que l'expérience nous a appris, en nous servant pour plus de sûreté de la petite méthode composée par le Rév. Père Couturier, pour les élèves grecs-melchites du séminaire de Ste Anne.

Chaque ton de la psaltique correspond à l'une des notes de l'échelle suivante: ζω, νη, πα, 6ου, γα, δι, κε, ζω.

ζω donne le Deuxième ton.
κε « Premier ton.
δι « Quatrième ton.
γα « Troisième ton.
6ου « Sixième ton.
πα « Cinquième ton.
νη « Huitième ton.
ζω « Septième ton.

136 Mais ce qui s'est passé pour le plain-chant, a dû se produire aussi pour la psaltique; c'est-à-dire que la tonique de certains tons a dû être modifiée, comme étant trop élevée. Nous avons donc actuellement comme toniques:

Pour le premier ton πα

« « second (« βου (δι)

« « troisième (« γα

« « quatrième « δι

Pour le cinquième ton πα ou κε
« « sixième « εω ou πα
« « septième « ζω ou γα
« « huitième « νη ou γα

137. De ces huit tons, les quatre premiers sont appelés Κύριοι, ou Authentiques. Les quatre derniers sont dits πλαγιοι, ou plagaux, (dérivés) parce qu'en esset, ils dérivent des quatre premiers.

Le plagal est toujours une quinte au dessous de son authentique; soit le système suivant:

$$\begin{cases} K_{\varepsilon} & - \text{ Premier } \dots \text{ Authentique.} \\ \pi \alpha & - \text{ Cinquieme } \dots \text{ Plagal.} \end{cases}$$

$$\begin{cases} \zeta_{\omega} & - \text{ Deuxième } \dots \text{ Authentique.} \\ 6\omega & - \text{ sixième } \dots \text{ Plagal.} \end{cases}$$

$$\begin{cases} \gamma \alpha & - \text{ Troisième } \dots \text{ Authentique.} \\ \zeta_{\omega} & - \text{ Septième } \dots \text{ Plagal.} \end{cases}$$

$$\begin{cases} \delta \alpha & - \text{ Quatrième } \dots \text{ Plagal.} \end{cases}$$

On remarquera de suite la différence entre la psaltique et le plain-chant, sous le rapport des authentiques et des plagaux. Dans le plain-chant, nous avons comme authentiques, tous les tons impairs. 1, 3, 5, 7, comme plagaux, tous les tons pairs. 2, 4, 6, 8. En psaltique, au contraire, nous trouvons les quatre premiers, comme tons authentiques, et les quatre derniers comme tons plagaux.

138, Outre ces huit tons, nous en trouvons un autre, assimilable au quatrième et que l'on nomme λέγετος. (ου λεγετος). Il a sa tonique sur θου. De grandes discussions se sont élevées pour savoir d'où venait cette dénomination «λέγετος». Nous les négligeons ici et nous renvoyons aux auteurs déjà cités, surtout le R. P. Gaïsser dans «Le système musical de l'Eglise Grecque».

139. En parlant des clés ou martyries, nous avons vu qu'il y en avait une pour chaque note. Chaque ton aura aussi une clé caractéristique, formée d'un ensemble de caractères, dont nous essayerons de voir plus bas la signification.

| Pour     | · le       | premier   | ton:       | q Kε ou q ou q πα                                                                                   |
|----------|------------|-----------|------------|-----------------------------------------------------------------------------------------------------|
| «        | <b>«</b>   | deuxième  | «          | At ou Boo                                                                                           |
| <b>«</b> | "          | troisième | ά°         | Ϋ Γα ου 🙃 Γα                                                                                        |
| «        | «          | quatrième | , <b>«</b> | α, Δι ou α, Πα                                                                                      |
| «        | «          | cinquième | «          | $\frac{\lambda}{\pi}$ $\ddot{q}$ $\Pi \alpha$                                                       |
| «        | <b>«</b> . | sixième   | <b>«</b>   | $\frac{\lambda}{\pi} - ou \frac{\lambda}{\pi} - \frac{\lambda}{B} = 0$                              |
| «        | «          | septieme  | <b>«</b>   | ≂ Ζω ου ≂ Γα                                                                                        |
| <b>«</b> | «          | huitieme  | «          | $\frac{\lambda}{\pi}$ $\ddot{\beta}$ , Nn ou $\frac{\lambda}{\pi}$ $\ddot{\beta}$ , $\Gamma \alpha$ |
| Λέγετος  |            |           |            | ρτος Bou                                                                                            |

Ces divers signes, caractéristiques de chaque ton, ont évidemment une signification déterminée. Disons cependant qu'elle n'est pas claire pour tous les tons, et que les maîtres orientaux en psaltique, évitent toujours d'en rendre compte.

Pour le premier ton,  $\frac{1}{q}$  ne semble pas offrir de difficultés; le q inférieur n'est qu'un  $\alpha$  ou a minuscule défiguré, ce qui signifie évidemment  $\pi \rho \sigma \tau \sigma c$ . On trouve d'ailleurs ce signe dans les manuscrits, avec la forme parfaite de l' $\alpha$ . Quant au signe  $\lambda$ , son interprétation nous semble assez naturelle: on sait que l'*ipsili* indique que l'on monte de quatre degrés; si l'on prend pour base le  $\pi \alpha$  nous aurons donc  $\lambda \in K$  tonique ancienne du premier ton.

Le seconde signe  $\ddot{q}$  s'interprète de la même manière, en remplaçant  $\mathcal{L}$  par  $\pi$ , et nous avons  $\pi\alpha$  tonique actuelle du premier ton.

Pour le second ton, la chose est plus compliquée: dans le signe, ou mieux dans l'ensemble de signes on reconnait très clairement ... qui indique l'échelle chromatique, telle que nous l'avons donnée plus haut. (N° 104)

Quant au reste, on ne s'accorde pas pour en determiner la signification.

On trouve aussi comme clés du second ton: 4 ou 5

Dans le troisième ton, la clé vi r offre aussi quelques difficultés. Le r indique sans doute un numéro d'ordre, 3; mais le signe qui précède donne lieu à des discussions. Selon les uns c'est un double z; selon d'autres c'est un double v. Qu'indique-t-il? Ni les uns ni les autres ne le disent clairement.

Faisons simplement remarquer que primitivement, les .. qui surmontent le ?? étaient deux petits ison (---).

Le quatrième ton a pour clé:  $\frac{\lambda}{6}$  ou  $\frac{\lambda}{6}$ . Comme précédemment, le  $\delta$  inférieur nous indique un numéro d'ordre-4, rétaptos. Le signe  $\lambda$  (ipsili) placé au dessus, nous indiquera un  $\pi\alpha$ , et nous aurons en effet dans ce ton certaines modulations qui auront pour dominante et même pour finale  $\pi\alpha$ .

Dans la seconde martyrie,  $\overset{\Delta}{\sigma}$ ; le  $\Delta$  supérieur indique la dominante et la tonique  $\delta \iota$ .

Nous entrons maintenant dans les martyries des tons plagaux, et nous remarquons que toutes, sauf celle du septième ont comme caractéristique:  $\frac{\lambda}{\pi}$  qui indique simplement qu'ils sont  $\pi\lambda\alpha\gamma\omega$ .

Le cinquième ton a donc pour clé  $\frac{\lambda}{\pi}\ddot{\mathbf{q}}$ ; ce qui s'interprète naturellement πλάγιος τοῦ πρώτου.

Pour le sixième ton, nous trouverons  $\frac{\lambda}{\pi} = \frac{\infty}{\pi \alpha}$ . Les deux premiers signes:  $\frac{\lambda}{\pi} = \frac{\lambda}{\pi}$  nous sont connus; le  $\frac{\lambda}{\pi}$  n'est que la phtora du second ton, et nous indique par conséquent que nous somme dans le  $\frac{\pi}{\pi}$   $\frac{\lambda}{\pi}$   $\frac{\pi}{\pi}$   $\frac{\pi}{\pi}$   $\frac{\pi}{\pi}$   $\frac{\pi}{\pi}$  nous indique que nous suivrons l'échelle demandée par cette phtora. Cette échelle est celle que nous avons étudiée dans la gamme chromatique (N° 121-106).

Pour le septième ton, appelé aussi "Hyog  $\alpha \beta \beta \zeta$ , nous aurons comme clé  $\zeta \zeta \omega$  ou  $\zeta \zeta \omega$  ra. Le signe  $\zeta \omega$  a donné lieu à certaines difficultés théoriques, mais, il semble bien être un  $\zeta \omega$  allongé.

Le huitième ton a pour martyrie  $\frac{\lambda}{\pi}$   $\ddot{\beta}$ , Nη-ου  $\frac{\lambda}{\pi}$   $\ddot{\beta}$ , Γα, ce qui signifie πλάγιος τοῦ πετάρτου, avec tonique sur  $\gamma$ 0 ou sur  $\gamma$ α.

140 C'est le lieu de donner le nom de chacune de ces martyries ou clés. Mais nous devons, après beaucoup d'autres, hélas, avoyer notre impuissance à les expliquer. «On peut conjecturer, dit Dom. Gaïsser que leur valeur musicale a vite cessé d'être connue aussi bien que leur valeur grammaticale».

| Premier ton $\ddot{q}$ K $\epsilon$ ou $\ddot{\ddot{q}}$ $\pi \alpha$ | -                | Ananes  |
|-----------------------------------------------------------------------|------------------|---------|
| Deuxième ton"                                                         | -                | Neanes  |
| Troisième ton ή Γ ou 🚎 Γ                                              | -                | Nana    |
| Quatrième ton 1                                                       | -                | Hagia   |
| Cinquième ton $\frac{\lambda}{\pi}\ddot{q}$                           | -                | Aneanes |
| Sixieme ton $\frac{\lambda}{\pi}$                                     |                  | Neeanes |
| Septième ton 😴                                                        | -                | Aanes   |
| Huitième ton $\frac{\lambda}{\pi} \ddot{\beta}_i$                     | <del>-</del> ' , | Neaguie |

Nous ne voulons pas à ce sujet ouvrir de discussion; mais nous voyons dans ces mots de simples syllabes de vocalise. Les grecs s'en servent encore aujourd'hui dans ce sens.

Les efforts que l'on a fait pour y voir d'anciennes notes grecques, empruntées aux chaldéens, sont très louables, mais à notre avis ne tirent pas la question très au clair. D'autant moins, qu'on est loin de s'entendre sur l'orthographe de ces mots; chose essentielle cependant dans la théorie que nous mentionnons.

Nous tenons à faire remarquer toutefois que nous ne la rejetons pas *a priori*; et nous sommes pleinement disposé à embrasser cette opinion, si les études plus approfondies que nous nous proposons, nous amenent à l'évidence.

141. Quant aux grecs, ils sont impuissants à rendre compte de la signification de ces termes, et dans leurs methodes, comme dans leurs conversations, ils s'en tiennent à des exemples.

Citons comme confirmatur, une méthode grecque déja citée par Villoteau:

- Q. ( Qu'est-ce qu'Ananes?
- R. « Par exemple Anax anes.
- Q. « Quelle est l'intonation du second ton?

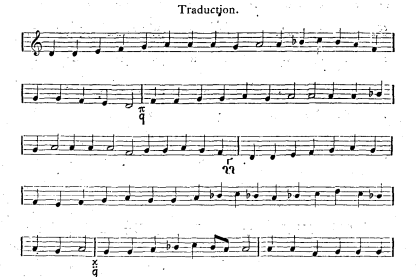
- R. « Neanes».
- Q. « Qu'est-ce que Neanes?»
- R. « Par exemple, Kyrie aphes.»
- Q. « Quelle est l'intonation du troisième ton?
- R. « Nana».
- Q. « Qu'est-ce que Nana?»
- R. « Par exemple Paraklite synchoreson . . . . . . etc.

Avec un pareil système, nous ne sommes pas sur le point d'être clairement renseignés. Nous y renonçons pour nous occuper maintenant des trois genres de mélodie en usage dans la psaltique.

- 142. Chacun des huit tons de la psaltique, peut être employé dans trois genres différents, qui sont:
  - 10 Le genre Hirmologique.
  - 2º Le genre Stichirarique.
  - 3º Le genre Papadique.
- 143. Genre Hirmologique. On dit qu'une mélodie est du genre hirmologique, lorsqu'elle n'a qu'une ou deux notes sur chaque syllabe. Les tropaires, les hirmi (d'où le mot hirmologique) les versets de psaumes, sont du genre hirmologique.
- Le R. P. Couturier compare avec raison ce genre à notre récitatif.

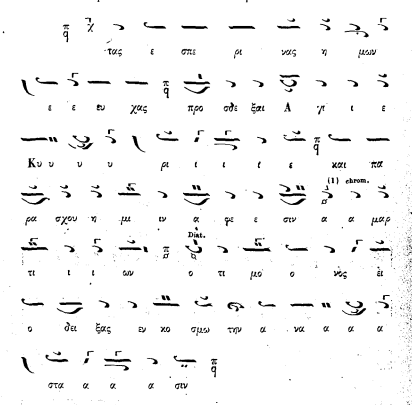
Nous en donnons un exemple.

Application of the second of t



144. Genre Stichirarique. Une mélodie est dite du genre stichirarique, lorsqu'il y a plusieurs notes sur une seule syllabe. Telles sont les strophes appelées στιχηρα, (d'ou le mot stichirarique) les Κύριε ἐκέκραξα, le πᾶσα πυσή.

Exemple d'une mélodie stichiriarique.



Traduction.



 Le 1 qui se trouve sur cette note (πν) indique que sous devons chanter ce πν, commu un ĉi et donner par consequent aux notes suivantes les intervalles;





145. Genre Papadique. Une mélodie est dite du genre papadique, lorsque sur une seule syllabe, il y a toute une mélodie. De ce genre sont surtout les κοικωνικά qui se chantent pendant la communion. Exemple d'une mélodie papadique.

Donc, dans ce seul mot: Aireite, pour la syllabe vet, nous avons plusieurs lignes de psaltique. Souvent, des pages entières se rencontrent ainsi pour une seule syllabe.

Nous transcrivons en clé de fa, parce que cet exemple, qui n'est que le commencement d'un long morceau, use surtout du pentacorde inférieur.



Il nous était nécessaire de connaître ces trois genres de mélodie avant d'aborder l'étude de chaque ton, parce que, comme nous le verrons, la dominante ou la tonique changeront dans un même ton, selon que la mélodie sera dans l'un ou l'autre genre.

# Du premier ton. Hxos q

The second secon

156. Cette étude des tons, n'étant que l'application pratique de ce que nous avons vu théoriquement en étudiant les gammes, nous n'aurons donc pas à nous étendre longuement sur chacun d'eux.

Le premier ton est appelé ton Dorien. D'où lui vient cette appellation? Force nous est de recourir aux méthodes grecques; l'une nous dit: «On le nomme Dorien ou des Doriens; et comme les Doriens agissent simplement, on a, par la même raison appelé ce ton, Dorien». L'autre traité nous dit plus vraisemblablement «Il faut savoir que le premier ton a été nommé le premier, parcequ'il commence et qu'il est le chef de tous les autres tons. On lui a donné le nom de Dorien, par-

ce qu'il vient des Doriens; enfin parce que les Doriens passent pour avoir une façon d'agir simple». (1)

147. En général, le premier ton emploie l'échelle diatonique; ce n'est qu'accidentellement que nous rencontrons un passage chromatique ou enharmonique.

On devra donc faire attention aux *phtorai* qui pourront se rencontrer au cours d'une mélodie.

Cette échelle, ou gamme du premier ton est la gamme fondamentale de la psaltique, absolument comme en musique européenne, la gamme de do majeur.

Notre  $r\acute{e}$  mineur correspond assez bien à cette gamme, au moins dans la pratique. On y trouve le  $\zeta \omega \ddagger$  en montant et le  $\zeta \omega \flat$  en descendant, comme on trouve en  $r\acute{e}$  mineur le si  $\ddagger$  en montant et le si  $\flat$  en descendant.

Plusieurs fois, en entendant chanter des enfants grecs, il nous avait semblé que, même en descendant, ils faisaient le çω t. Pour être suffisamment renseigné sur ce point, nous sommes allé consulter le professeur de psaltique d'un couvent grec aux environs de Jérusalem; il voulut bien monter et descendre plusieurs fois la gamme du premier ton.— «Alors, en descendant, vous faites le çω b?— Mais pas du tout, répliqua mon maître, nous chantons en descendant comme en montant.» Il était évident cependant qu'il faisait parfaitement un çω b en descendant.

Pour l'en convaincre, je le priai de monter et de descendre encore une sois la gamme. Lorsqu'il arriva au çw t en montant, je tins cette note pendant qu'il achevait de monter. Lorsqu'il descendit, nous arrivames évidemment à un accord dissonnant, lui faisant son çw b, moi tenant mon çw t. Il en sut stupésait. Je lui parlai alors de la loi d'attraction. C'était du nouveau pour lui! Et voilà où en sont nos maîtres orientaux. De la pratique routinière, oui; mais de théorie, point. (voir l'échelle page 84).

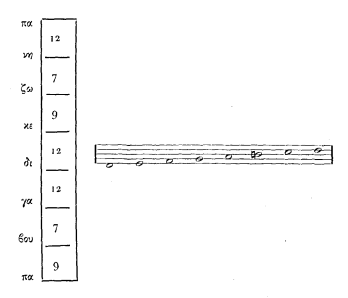
Aux intervalles  $\nu\eta$ ,  $\zeta\omega$ ,  $\zeta\omega$ ,  $\kappa\varepsilon$ , nous mettons un point d'interrogation, car dans aucune méthode nous ne trouvons ces intervalles modifiés, bien qu'ils le soient très réellement, ce qui nous fait toucher encore à une des imperfections du système.

148. L'étendue du premier ton varie, suivant le genre dont on fait usage. Dans les genres hirmologique et stichirarique, elle est d'une octave et demie. Dans le papadique elle est de deux octaves, c'est-à-dire qu'on fait usage des quatre tétracordes.

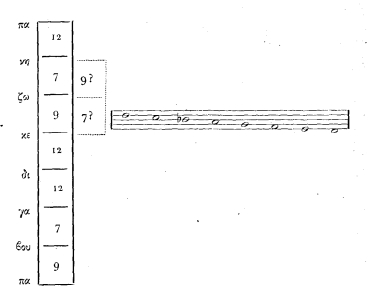
L'intonation du premier ton se fait indisséremment sur l'une

<sup>(1)</sup> Ces explications devant revenir à peu près les mêmes pour chaque ton, nous nous contenterons d'indiquer le nom propre à chacun.

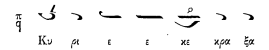
Voici donc cette échelle du premier ton:



Elle se trouve modifiée en descendant:



des notes de la gamme. On tient compte surtout de l'accentuation; si le chant commence sur une syllabe accentuée, nous aurons ordinairement l'intonation sur une note plus élevée que la tonique; par exemple:





Pour entonner le premier ton, on chante d'abord les notes suivantes,  $\pi\alpha$ , 600,  $\gamma\alpha$ ,  $\delta\iota$ ,  $\gamma\alpha$ , 600,  $\pi\alpha$ . (ré, mi, fa, sol, fa, mi, ré.) Cette petite mélodie préliminaire, donne parfaitement bien la tournure du premier ton.

 $\pi\alpha$  sera toujours finale du premier ton, les dominantes varient avec les différents genres.

Par dominantes, dans la psallique, il faut entendre les notes autour desquelles tourne la mélodie.

De même par Médiante, il faut entendre, la note sur laquelle se termine la mélodie d'une phrase. Et comme ces mélodies sont basées sur le texte, nous aurons des médiantes parfaites, équivalant à notre point, ou point-virgule, des médiantes imparfaites, équivalant à notre virgule.

Donc dans le premier ton, nous aurons, dans le genre hirmologique, comme dominante,  $\pi\alpha$  et  $\partial t$ , comme médiante  $\partial t$ .

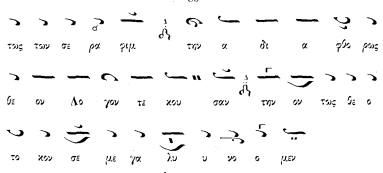
Dans le genre stichirarique, les dominantes sont  $\pi\alpha$ , et  $\gamma\alpha$ . La médiante ordinairement  $\gamma\alpha$ , quelquefois  $\pi\alpha$ .

Dans le genre papadique, les dominantes sont  $\pi\alpha$ ,  $\delta\iota$ ,  $\varkappa\epsilon$ . Ison se tiendra sur  $\pi\alpha$ .

Nous donnerons après chaque ton, une courte mélodie qui pourra servir d'exercice.

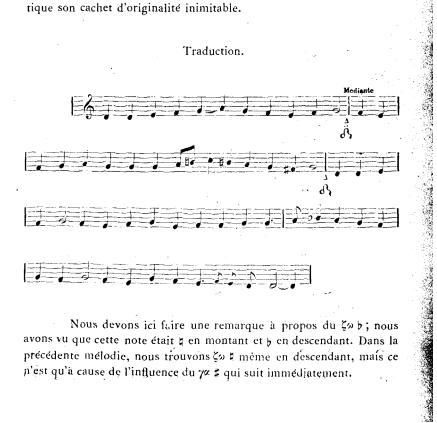
Ήχος 
$$\frac{4}{9}$$
 πα. Genre hirmologique. (Ison sur πα)

Thu ti 
$$\mu$$
i  $\omega$  te  $\rho \alpha \nu$  tou  $\chi \epsilon$   $\rho \sigma \nu$ 
 $\tilde{\sigma}$ 
 $\tilde{\sigma}$ 



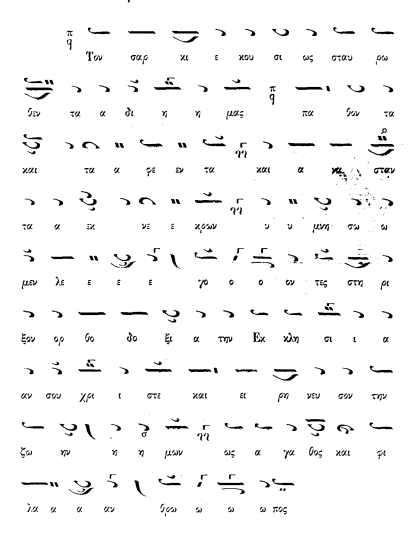
La traduction en musique européenne qui suit chaque exercice, n'est destinée qu'à guider le chantre. Mais qu'on se souvienne bien de ce que nous avons dit ailleurs, c'est qu'il est impossible de rendre en musique européenne, d'une façon convenable, n'importe quelle mélodie de la psaltique. Une foule de modulations manqueront toujours, et ce sont précisément ces modulations qui donnent à la psaltique son cachet d'originalité inimitable.

#### Traduction.



Nous devons ici faire une remarque a propos du 50 b; nous avons vu que cette note était a en montant et b en descendant. Dans la précédente mélodie, nous trouvons ζω # même en descendant, mais ce n'est qu'à cause de l'influence du ya # qui suit immédiatement.

Ηχος  $\frac{\ell}{q}$  πα Genre stichirarique (Ison sur πα)



Traduction.





On le remarque, le caractère du premier ton, c'est la tranquillité, le calme. Effet produit surtout par les repos sur les médiantes.

L'octoechos donne à la fin de chaque ton quelques vers qui celèbrent le caractère propre de ce ton; nous les placerons nous-mêmes à la fin de chaque chapître des tons particuliers.

## Τέλος τοῦ Πρώτου "Ηχου. $^{(1)}$

Τέχνη μελουργός, σούς άγασθεῖσα κρότους,
Πρώτην νέμει σοι τάξιν' ὁ τῆς άξίας!
Ήχος ὁ Πρῶτος μουσική κληθείς τέχνη,
Πρῶτος παὸ ἡμῶν εὐλογείσθω τοῖς λόγοις.
Τὰ πρῶτα, Πρῶτε, τῶν παλῶν λαχὼν φέρεις.
Πρωτεῖα νίκης πανταχοῦ πάντων ἔχεις.

(1) Octočchos - Rome page 21

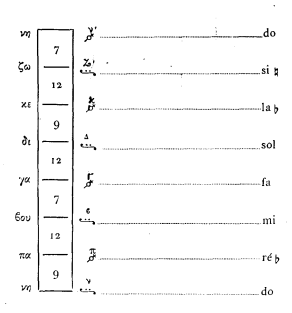
### Deuxième ton Hxos

150. Le deuxième ton est appelé par les grecs ton Lydien.

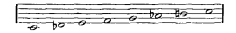
Il emploie l'échelle chromatique qui procède par diphonie égale. Cette échelle a peu d'étendue; aussi, dans le deuxième ton, si la mélodie s'élève au dessus du va supérieur, on a recours, comme nous l'avons déjà dit, à l'échelle chromatique du sixième ton.

Plusieurs choses contribuent à rendre difficile la pratique de ce ton (surtout la nature des intervalles); et à cause de cette difficulté même, c'est un des plus négligés de la psaltique; on peut difficilement s'astreindre à chanter selon les notes, on fait de l'à peu près. Cependant, bien chanté, c'est un des tons les plus beaux et les plus propres à exprimer la prière suppliante.

Voici son échelle naturelle. A droite de l'échelle, se trouve la clé ou martyrie de chaque note.



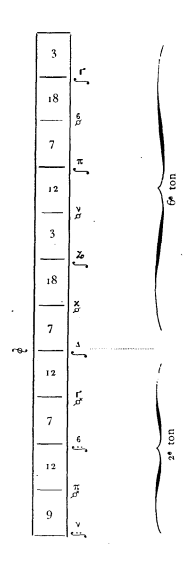
En pratique, nous obtenons à peu près ceci:



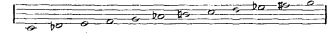
Et si nous voulons monter plus haut, nous empruntons, avons nous dit, l'échelle du sixième ton.

| xε'  |          | χ,<br>ø       | /                 |
|------|----------|---------------|-------------------|
|      | 12       | !<br>!        | {                 |
| δι΄  |          | 7,            | \ =               |
|      | 3        |               | 2 2               |
| γα΄  |          | <b>,</b>      | Phtorai du 6e ton |
|      | 18       |               | orai              |
| 6ov' | <u> </u> | e'            | Phtc              |
|      | 7        |               |                   |
| πα'  |          | π             | \                 |
|      | 12       |               |                   |
| m    |          | <b>&gt;</b> , | 1.                |
|      | 7        |               |                   |
| ζω   |          | 7.            |                   |
|      | 12       |               | l                 |
| Nε   |          | <b>x</b><br>Ø |                   |
|      | 9        |               | \$                |
| δι   |          |               | ] =               |
|      | 12       |               | Tai.              |
| γα   |          | لم م          | Phtorai du 2º ton |
|      | 7        |               | "                 |
| бои  |          | e             | 1                 |
|      | 12       |               |                   |
| πα   |          | π<br>ø        |                   |
|      | 9        | v             | j                 |
| νη   | I        | وينم          |                   |

Telle serait, théoriquement, l'échelle que nous devrions suivre pour passer du deuxième authentique dans son plagal le sixième; mais pratiquement, le passage se fait sur le dt. C'est donc sur dt que nous rencontrerons la phtora du sixième ton (50). L'échelle se trouvera alors modifiée de la façon suivante:



### En pratique:



151. Dans le genre hirmologique, on fait usage des deux échelles chromatiques; de celle du deuxième ton et de celle du sixième.

Pour les versets des psaumes, on emploie l'échelle du second ton, de même pour les tropaires. Dans cette échelle, l'intonation peut être sur le  $\delta\iota$ , le  $\varkappa \varepsilon$  ou le  $\varepsilon \circ \upsilon$ , suivant l'accent initial. La dominante et la médiante seront  $\delta\iota$ , la finale  $\delta\iota$ , quelquefois  $\varepsilon \circ \upsilon$ .

On tient alors ison sur di.

Exemple d'une mélodie hirmologique du deuxième ton.

0 τον στρα τους ων  $oldsymbol{\Delta}$ ט σας  $\sigma \alpha \iota$ μεις που てシン xpav  $\mathbf{Z}_{\omega}$ 80 στε η μων σοι

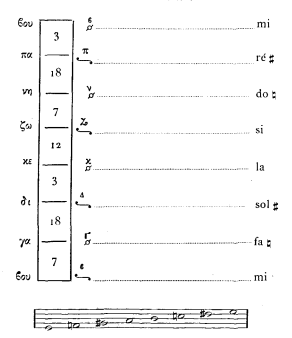
#### Traduction.



C'est à dessein que, dans notre transcription, nous mettons un ; avant le mi; dans ces mélodies du second ton, on est en effet très porté à faire un 600 trop bas, ce qui ôte au ton son véritable caractère.

152. Dans le genre hirmologique, on emploie, avons-nous dit quelquesois l'échelle du sixième ton; c'est une bizarrerie que l'on constate sans pouvoir l'expliquer. Pourquoi, en esset parler de deuxième ton, si réellemment on est dans le sixième? Dans ce cas, nous avons la tonique sur  $\pi\alpha$ , au moins généralement, avec la phtora caractéristique du sixième ton  $\infty$ . Quelquesois cependant, la base du ton est sur 600; mais les intervalles seront ceux du sixième ton, c'est-à-dire que l'on chantera 600 comme si c'était  $\pi\alpha$ . C'est alors une simple transposition d'un demi ton plus haut,

On obtient ainsi l'échelle suivante:

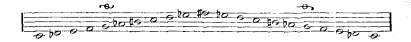


Comme on le voit, c'est identiquement l'échelle du sixième ton transposée. Les martyries sont naturellement aussi celles du sixième ton. Encore une fois, c'est là une singularité que l'on ne s'explique pas; du moins, jusqu'ici toute explication nous fait défaut.

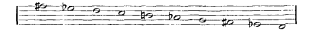
Dans le genre stichirarique, on emploie l'échelle chromatique du deuxième ton. L'intonation se fait sur 600 ou sur dt. Ces mêmes notes sont dominantes et médiantes, et peuvent être aussi finales.

153. Comme nous l'avons déjà remarqué, si la mélodie s'étend au delà du m, on emprunte l'échelle du sixième ton. Pour ce faire, on place sur le  $\delta t$  la phtora du  $\pi \alpha$  du sixième ton  $-\infty$ . On chantera alors le  $\delta t$  comme si c'était le  $\pi \alpha$  dans l'échelle du sixième ton. On continuera à chanter dans cette échelle, jusqu'à la rencontre de la phtora  $-\infty$ , qui est celle du  $\delta t$  dans la gamme du second ton.

Les deux échelles combinées comme il vient d'être dit, donnent donc à peu près l'effet suivant:



Remarquons que si nous n'avions pas la *phtora* — en descendant, nous devrions continuer l'échelle du sixième ton et nous aurions alors:



Il est donc d'une grande importance de bien connaître les *phtorai*; leur ignorance amènerait à dénaturer horriblement une mélodie.

Ison est sur le di.

154. Exemple d'une mélodie stichirarique avec changement d'échelle.

<sup>(1)</sup> Remarquer la phtora du sixième ton.

Traduction.



(2) Sous le Δ, nous n'aurons plus le signe - du deuxième ton, mais simplement du sixième; on se rappelle en effet, qu'ici δι équivaut au κκ du sixième ton. No 153



155. Le genre papadique, a à peu près les mêmes caractères que le genre stichirarique; c'est-à-dire qu'il suit l'échelle du deuxième ton, avec des mutations dans l'échelle chromatique du sixième, voire même dans l'échelle diatonique. Ici encore, on devra donc faire attention aux *phtorai*.

En général, dans le deuxième ton, l'ison se tient sur  $\delta\iota$ . Pour se mettre dans le second ton, on peut chanter:  $\delta\iota$ ,  $\gamma\alpha$ , 600,  $\gamma\alpha$ ,  $\delta\iota$ ,  $\kappa\varepsilon$ ,  $\zeta\omega$ ,  $\kappa\varepsilon$ ,  $\delta\iota$ .



Τέλος τοῦ δευτέρου "Ηχου.(1)

Κάν δευτέραν είληφας ἐν τάξει θέσιν,

'Αλλ' ἡδονή πρώτη σοι τῷ μελιζόύτῳ.
Τὸ σὸν μελιχρὸν και γλυκύτατον μέλος
'Όστᾶ πιαίνει καρδίας τ' ἐνηδύνει.
Σειρῆνες ἦδον δευτέρου πάντως μέλη.
Οῦτω πράως σοι ῥεῖ μελισταγὲς μέλος.

#### Troisième ton

156. Le troisième ton, appelé ton Phrygien, suit l'échelle enharmonique. Certains papadiques cependant, suivent l'échelle diatonique.

Cette échelle enharmonique du troisième ton est, nous l'avons vu, très irrégulière en théorie; la pratique l'a modifiée très heureusement; et nous obtenons:



C'est, à peu de chose près, notre gamme de fa majeur.

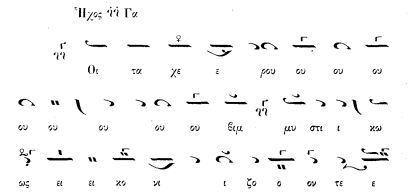
Le troisième ton n'a guère qu'une octave d'étendue. Son intonation, dans l'un et l'autre genre se fait sur l'une des notes de l'échelle, mais plus ordinairement sur  $\gamma\alpha$  qui est la base du ton. Ici, cependant, il faut comme toujours, tenir compte de l'accent.

Comme dominantes, nous aurons:  $\gamma \alpha$ ,  $\kappa \epsilon$ ,  $\pi \alpha$ . La finale est  $\gamma \alpha$ . Les changements d'échelle sont indiqués par les *phtorai*. L'Ison se tient sur  $\gamma \alpha$ .

Pour entrer dans le troisième ton il suffit de chanter  $\gamma \alpha$ , 600,  $\pi \alpha$ , 600,  $\gamma \alpha$ ,  $\delta \iota$ ,  $\kappa \varepsilon$ ,  $\delta \iota$ ,  $\gamma \alpha$ .



Ce ton est très joyeux et d'une exécution facile. 157. Exemple d'une mélodie du troisième ton,



Traduction.



Il est facile de remarquer la ressemblance de ce troisième ton grec, avec notre sixième grégorien.

## Τέλος του Τρίτου ή Ηχου. (1)

Εί και τρίτος σὸ, πλὴν πρὸς ἀνδρικοὺς πόνους Σύνεγγυς εἶ πως τοῦ προάρχοντος, Τρίτε. "Ακομψος, ἀπλοῦς, ἀνδρικὸς πάνυ, Τρίτε, Πέγηνας όντως, καὶ σὲ τιμώμεν, Τρίτε' Πλήθους κατάρχων ἰσαρίθμου σοι, Τρίτε, Πλήθει προσήκεις προσρυώς ήρμοσμένω.

# Quatrième ton Ilxos & Di ou na

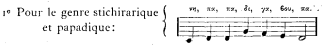
158. Le quatrième ton est appelé par les grecs Myxolydien. Il suit généralement l'échelle diatonique comme le premier ton, ce qui lui donne beaucoup de ressemblance avec ce dernier. Nous avons vu cependant, que l'on joint, (peut-ètre à tort, nous ne voulons pas le discuter ici) au quatrième ton, le Légétos, dont les notes dominantes sont de et lou; la médiante de et la finale lou. Ce ton Légétos suit l'échelle diatonique, et s'emploie dans le genre hirmologique (Ison sur lou). Dans le même genre, on rencontre quelquefois l'échelle chromatique du deuxième ton; c'est surtout dans les tropaires.

Les genres Stichirarique et Papadique suivent l'échelle diatonique avec dominantes:  $\pi\alpha$ ,  $\delta\iota$ , 600. Médiantes, 600 et  $\delta\iota$ , finale  $\pi\alpha$  ou 600.

On pourra se demander quand aura lieu la finale sur  $\pi\alpha$ , quand celle sur 600. Ce que nous pouvons dire c'est qu'il n'y a rien de clair là dessus, ce sera tantôt l'une, tantôt l'autre. Nous reviendrons sur ce sujet un peu plus loin. Disons cependant dès maintenant qu'il y a là une réelle lacune, et que la tenue de l'ison devient parfois impossible.

Dans le genre papadique ison sera sur  $\delta\iota$ . Dans le genre stichirarique sur  $\pi\alpha$  ou 600, selon la phrase mélodique. Pour le genre hirmologique et pour le Légétos, il sera sur 600.

Pour entonner le quatrième ton, on chantera:



2º Pour le genre hirmologique et le légétos. δι, γα, 6ου.

Dans ce même genre (pour les tropaires) nous rencontrerons très souvent la phtora de du deuxième ton; dans ce cas il faut évidemment se servir de l'intonation propre au deuxième ton.

(1) Octoëchos-Rome page 53.

### Mélodies du Quatrième ton.

## 1° Λέγετος - Ήχος κόσο Βου

$$\frac{\delta}{\lambda}$$
 Θου  $\frac{\delta}{\lambda}$   $\frac{\delta}{\lambda}$ 

### Traduction.



Est-il nécessaire de faire remarquer la grande ressemblance de ce quatrième Légétos avec notre quatrième grégorien? Il sera facile de s'en rendre compte en comparant au morceau précédent, le «Gloria in excelsis» du même ton, où nous trouvons les mêmes finales.

160 
$$\mathbf{z}^{\bullet}$$
 Hyof  $\frac{\mathbf{L}}{d\mathbf{I}_{0}}$   $\pi\alpha$  (Stichirarique) Ison sur  $\pi\alpha$ .

Traduction.



161 3° Ηχος ζ Δι (Papadique) Ison sur δι.

#### Traduction.



Τέλος τοῦ Τετάρτου "Ηχου.(1)

Πανηγυριστής καὶ χορευτής ὧν, φέρεις
Τέταρτον εὧχος μουσικωτάτη κρίσει.
Σὰ τοὺς χορευτὰς δεξιούμενος πλάττεις,
Φωνάς βραβεύεις καὶ κποτῶν ἐν κυμβάλοις.
Σὲ τὸν Τέταρτον Ἡχον, ὡς εὐφωνίας
Πλήρη, χορευτῶν εὐλογοῦσι τὰ στίφη.

162 Cinquième ton. Hyos  $\frac{\lambda}{\pi} \ddot{q} \pi \alpha$ , xe.

Le cinquième ton, ton plagal du premier, est appelé par les grecs, hypodorien. Il emploie deux échelles; l'échelle diatonique, et l'échelle enharmonique.

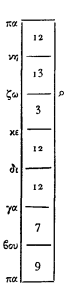
(1) Octočchos - Rome page 71.

Dans le genre hirmologique, on suit tantôt l'une, tantôt l'autre. Les canons et les tropaires sont diatoniques; les versets des psaumes sont ordinairement enharmoniques.

Le cinquième ton diatonique, (hirmologique) a pour base de la mélodie le xe, dominante xe et m, médiante m et finale xe. L'ison se tient évidemment sur xe.

Le cinquième ton enharmonique (hirmologique) demande un  $\zeta\omega$   $\mathfrak{b}$ . Dominante  $\kappa\varepsilon$ - $\pi\alpha$ ; médiante  $\delta\iota$ ; finale  $\kappa\varepsilon$ . Ison est aussi sur le  $\kappa\varepsilon$ .

En théorie, on trouve l'échelle suivante pour l'enharmonique:



163. Dans le genre stichirarique, on suit également les deux échelles.

Echelle diatonique. Dominante  $\pi\alpha$ ,  $\delta\iota$ ,  $\kappa\epsilon$ . Médiante  $\pi\alpha$ , finale  $\pi\alpha$ . Ison également sur le  $\pi\alpha$ .

Echelle enharmonique. Dominante  $\zeta \omega$ ,  $\delta \iota$ ; médiante  $\varkappa$  ou  $\delta \iota$ ; finale  $\pi \alpha$  ou  $\delta \iota$ ; ison sur  $\pi \alpha$ . On peut trouver aussi la même échelle enharmonique avec  $\varkappa$  pour base. Les dominantes seront encore  $\zeta \omega$ ,  $\delta \iota$ , mais ison sera sur  $\varkappa \epsilon$ .

164 Dans le genre papadique, on suit seulement l'échelle diatonique. Mais comme toujours, il faut faire grand cas des phtorai, car on change fréquemment d'échelle.

En pratique, la gamme\_diatonique du cinquième ton ressemble beaucoup à celle du premier; seules les dominantes et les médiantes changent.

C'est aussi un ton très joyeux et en même temps très pieux. Pour se mettre dans le cinquième ton, il suffit de chanter: κε, δι, γα, 6ου, πα.



Pour l'hirmologique diatonique, on chantera:  $\varkappa \varepsilon$ ,  $\vartheta \iota$ ,  $\varkappa \varepsilon$ ,  $\zeta \omega$ ,  $\varkappa \eta$ ,  $\pi \alpha$ ,  $\varkappa \eta$ ,  $\zeta \omega$ ,  $\varkappa \varepsilon$ ,  $\vartheta \iota$ ,  $\varkappa \varepsilon$ .



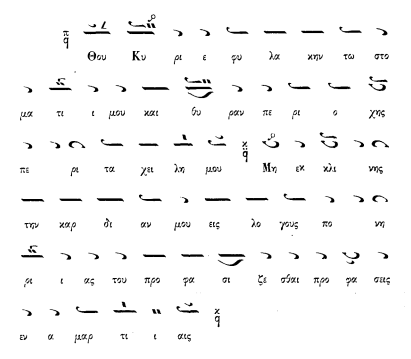
Mélodies du cinquième ton.

165. 1º Echelle diatonique (Stichirarique) Ison sur  $\pi\alpha$ .

Traduction.



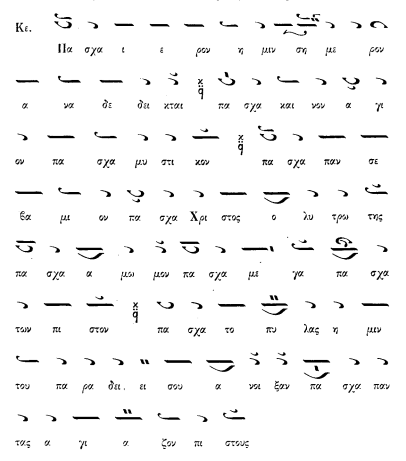
166. 2º Echelle enharmonique (Hirmologique) Ison sur xe.



Traduction.



167. Mélodie diatonique (Hirmologique).



Traduction.





Ici encore, on sera frappé de la grande ressemblance mélodique de ce morceau, avec notre Prose: Victimæ paschali laudes.

Τέλος του Πλαγίου Πρώτου "Ηχου.(1)

Θρηνωθός εἶ σὺ, καὶ φιλοικτίρμων ἄγαν.

' Αλλ' εἰς τὰ πολλά καὶ χορεύεις εὐρύθμως.

'Ο μουσικός νοῦς, δυ έγνώρισε τέχνη,

Τίς ή παρεχκλίνουσα κλήσις πλαγίων;

Πέμπτον σε τάξις, άλλά πρώτον του μόνου

Έχει σε, καὶ λέγει σε, Πρώτε πλαγίων.

Sixième ton Hyos  $\frac{\lambda}{\pi} = \frac{8}{\pi} \alpha$  ou Bov.

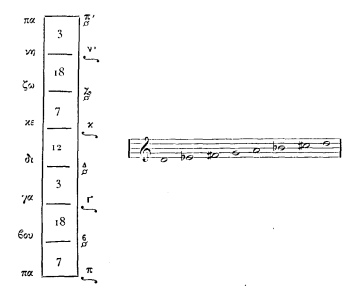
168. Le sixième ton, plagal du deuxième est appelé hypolydien. Il emploie l'échelle chromatique telle que nous l'avons étudiée plus haut, Nº 89.

C'est le ton de la tristesse et aussi de la supplication. On a pu voir déjà dans les exemples qui précèdent, que si le texte parle des pécheurs ou de leurs iniquités, la mélodie, de diatonique, devient chromatique et emploie l'échelle du sixième ton.

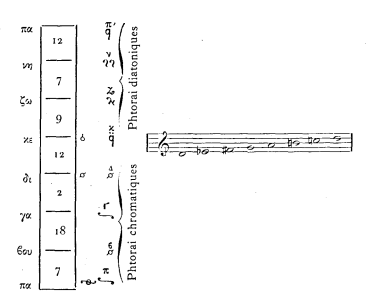
Une particularité qu'il importe de noter, c'est que quelquesois le tétracorde inférieur de  $\pi \alpha$  à  $\varkappa \epsilon$  sera chromatique, tandis que le tétracorde supérieur sera diatonique. L'échelle se trouve donc modifiée d'une façon assez singulière.

(1) Octoëchos--Rome Page 88

Echelle ordinaire.



## Echelle modifiée.



Il faut donc faire attention aux phtorai.

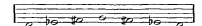
169. Autre singularité que nous avons déjà constatée ailleurs; dans le genre hirmologique, on use ordinairement de l'échelle du second ton! L'ison se tient alors sur 600, tandis que dans les autres genres il est sur  $\pi\alpha$ .

On ne voit vraiment pas la raison de ces changements d'échelle. Si le morceau suit l'échelle du deuxième ton, il est réellement du deuxième ton; pourquoi alors l'écrire au milieu du sixième? Pourquoi surtout prétendre que c'est du sixième? Magister dixit!.

Les tropaires suivent ordinairement cette échelle du deuxième ton. Les versets des psaumes usent de l'échelle donnée plus haut, mi-chromatique, mi-diatonique; avec dominantes  $\pi\alpha$  et  $\delta\iota$ , médiante  $\delta\iota$  et finale  $\pi\alpha$ .

Le genre stichirarique suit l'échelle ordinaire du sixième ton. Le genre papadique suit aussi cette échelle, mais passe souvent soit dans le diatonique, soit même dans l'enharmonique.

Pour entonner le sixième ton, on chante:  $\pi\alpha$ , 600,  $\gamma\alpha$ ,  $\delta\iota$ ,  $\gamma\alpha$ , 600,  $\pi\alpha$ .



On prendra l'intonation du deuxième ton, si on doit suivre son échelle.

#### Mélodies du sixième ton.

170 1º Echelle ordinaire (Stichirarique) Ison sur πα.

$$(N\varepsilon \quad \varepsilon) \quad K_{\mathcal{V}} \quad \rho_{\ell} \quad \iota \quad \varepsilon \quad \varepsilon \quad \times \varepsilon \quad \times \rho\alpha \quad \alpha$$

$$(N\varepsilon \quad \varepsilon) \quad K_{\mathcal{V}} \quad \rho_{\ell} \quad \iota \quad \varepsilon \quad \varepsilon \quad \times \varepsilon \quad \times \rho\alpha \quad \alpha$$

$$(N\varepsilon \quad \varepsilon) \quad K_{\mathcal{V}} \quad \rho_{\ell} \quad \iota \quad \varepsilon \quad \varepsilon \quad \times \varepsilon \quad \times \rho\alpha \quad \alpha$$

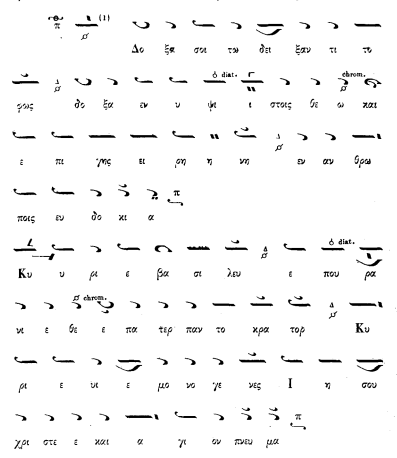
$$(N\varepsilon \quad \varepsilon) \quad K_{\mathcal{V}} \quad G_{\mathcal{V}} \quad G_{\mathcal{V} \quad G_{\mathcal{V}} \quad G_{\mathcal{V}} \quad G_{\mathcal{V}}$$

<sup>(1)</sup> Ces deux syllabes n'ont aucune signification; elles sont destinées à faire entrer plus facilement dans le ton; il est assez difficile d'entonner le sixième ton sur le γα; grace à ces deux notes,

Traduction.



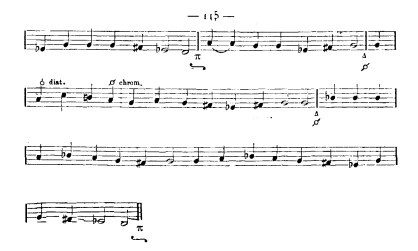
171. 2º Echelle modifiée (mi-chromatique) mi-diatonique, Ison sur na.



Traduction.



(1) Cette note placée en tête du morceau sert ici de clé. Elle indique un δί; ( \_\_\_\_\_ = 3 en montant) donc, la note qui commencera le morceau devra être comptée sur ce δί. Cette première note est \_\_\_\_ qui monte d'un degré; donc, nous chanterons Ke comme première note.



Τέλος του Πλαγίου Δευτέρου "Ηχου.(11).

Έκτος μελωδός, αλλ' ὑπέρπρωτος πέλεις,
'Ο δεύτερος σὺ, τῶν μελῶν δευτερεύων.
Τὰς ἡδονὰς σὺ, διπλοσυνθέτους φέρεις,
Τοῦ δευτέρου πως δευτερεύων δευτέρως.
Σὰ τὸν μελιχρὸν, τὸν γλυκὺν, τὸν τέττιγα,
Τὸν ὰν πλαγίοις δεύτερον, τίς οὐ φιλεῖ;

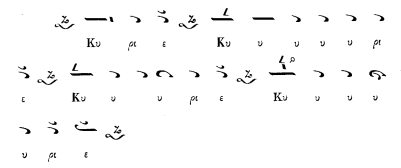
Septième ton Ήχος 🚎 ζω ου Γα.

172. Le septième ton, plagal du troisième, est appelé par les grecs hypophrygien. On le nomme aussi Hzos  $\xi \alpha \rho \dot{\nu}_{\varsigma}$ . Cette appellation trouve sa raison en ce que le septième ton a sa base sur le  $\zeta \omega$ , note la plus grave des fondamentales des tons.

Le septième ton a un caractère bien tranché. Son exécution offre certaines difficultés d'intonation, surtout lorsque la finale est  $\zeta \omega$ . En effet, attaquer par exemple un la supérieur après un  $si \nmid en$  bas, suppose une assez grande habileté pratique. Or, il n'est pas rare qu'après le si du tétracorde inférieur, on rencontre, un fa, un sol, un la, ou même un  $si \nmid au$  tétracorde supérieur; et pour employer les termes de la psaltique, après le  $\zeta \omega$  du tétracorde inférieur, nous pourrons avoir au supérieur, un  $\gamma \alpha$ , un  $\delta t$ , un  $\kappa \epsilon$ , ou même un  $\zeta \omega \, \delta \iota$ .

(1) Octoëchos-Rome page 106.

Exemples:



Traduction



173. L'échelle diatonique et l'échelle enharmonique sont employées dans le septième ton.

L'échelle enharmonique, semblable à celle du troisième ton, n'a guère qu'une octave d'étendue.

L'échelle diatonique au contraire s'étend beaucoup plus; dans le genre papadique, elle emploie les quatre tétracordes.

Le genre hirmologique emploie tantôt l'échelle diatonique, tantôt l'échelle enharmonique.

S'il emploie l'échelle diatonique, les dominantes seront  $\zeta \omega$ ,  $\delta t$ ,  $\gamma \alpha$ . La médiante  $\pi \alpha$  ou  $\zeta \omega$ , la finale  $\zeta \omega$ . (C'est ici que se présente la particularité signalée plus haut,  $\zeta \omega \natural$  au tétracorde inférieur, et  $\zeta \omega \flat$  au supérieur) Ison est sur  $\zeta \omega$ .

S'il emploie l'échelle enharmonique, les dominantes sont comme précédemment  $\zeta \omega$ ,  $\delta \iota$ ,  $\gamma \alpha$ , la médiante  $\delta \iota$  ou  $\gamma \alpha$ , la finale  $\gamma \alpha$ . Ison sur  $\gamma \alpha$ .

Le genre stichirarique suit l'échelle enharmonique du troisième authentique.

Le genre papadique suit l'échelle diatonique et a une certaine analogie avec le premier authentique, à cause de certaines cadences qui tombent sur le  $\pi\alpha$ . Voilà pourquoi ce ton a quelquesois été nommé  $\pi\rho\omega\tau$ oba $\rho\dot{\omega}_{\varsigma}$ .

Notons que le septième ton enharmonique ne dissère du troisième enharmonique que par les dominantes et les médiantes. Dans le troisième, nous avons pour dominantes  $\pi\alpha$ ,  $\kappa$ ,  $\gamma\alpha$ . Dans le septième,  $\delta t$ ,  $\gamma\alpha$ .

Pour entonner le septième ton enharmonique, on chante:



ou, pour avoir mieux la tournure du ton:

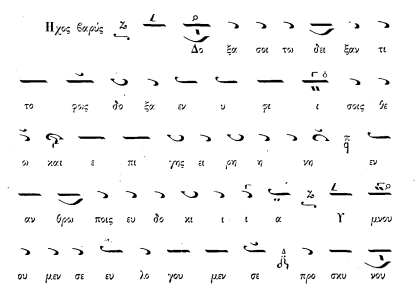


Pour le septième diatonique, on chante: .



Mélodies du Septième ton.

174. 1° Echelle diatonique (Stichirarique) Ison sur ζω.



$$μεν$$
  $σε$   $δο$   $ξο$   $λο$   $γου$   $μεν$   $σε$   $ευ$   $χα$   $ρι$   $στου$ 
 $μεν$   $σοι$   $δι$   $α$   $την$   $με$   $γα$   $α$   $λην$   $σου$ 
 $δο$   $ο$   $ο$   $ξαν$   $Κυ$   $υ$   $ρι$   $ε$   $βα$   $σι$   $λευ$ 

Traduction.



175 2° Echelle enharmonique (hirmologique) Ison sur 7%.

and the the second

 $\chi_{\rm E}$   $\rho_{\rm DU}$   $\theta_{\rm IL}$   $\chi_{\rm AL}$   $\epsilon_{\rm V}$   $\theta_{\rm O}$   $\xi_{\rm O}$   $\tau_{\rm E}$   $\rho_{\rm AV}$   $\alpha$   $\sigma_{\rm U}\gamma$   $\chi_{\rm PL}$   $\tau_{\rm DL}$   $\tau_{\rm DL}$   $\sigma_{\rm E}$   $\rho_{\rm AL}$   $\rho_{\rm PL}$   $\tau_{\rm PL}$   $\tau_{\rm PL}$   $\sigma_{\rm E}$   $\rho_{\rm DL}$   $\sigma_{\rm E}$   $\sigma_{\rm E}$ 

#### Traduction.



Τέλος τού Βαρέος "Ηχου.(11

Όπλιτικής φαλαγγος οίκεῖον μέλος,

Ό τοῦ Βάρους σύ κλήσιν είληφώς φέρεις.

Ἡχον τςών ἀπλοῦν τον βάρους ἐπώνυμον,

Ὁ τοὺς λογισμοὺς ἐν βοαῖς μισῶν φιλεῖ.

᾿Λνδρῶν δὲ ἀσμα, δευτερότριτε, βρέμεις.

Ποικίλος δὲ ὡν, ὁ ἀπλοῦς, ἔχεις φίλους.

(1) Octofehos - Rolle page 123

## Huitième ton $^{5}\text{Hzos}\,\frac{\lambda}{\pi}\,\ddot{\partial_{\lambda}}$ va ou $\Gamma\alpha$ .

176. Le huitième ton, appelé par les grecs hypomixolydien, est le plagal du quatrième.

C'est l'identique de notre mode majeur européen.

Il suit deux échelles; 1º l'échelle diatonique suivant le système de l'octave, avec l'étendue de deux pentacordes; 2º l'échelle diatonique, suivant la triphonie, avec l'étendue de deux tétracordes; l'un supérieur au ya, l'autre inférieur à cette même note.

La base du huitième ton, peut donc être m ou γα.

Lorsque m est la base, nous avons une mélodie comparable en tout, à notre gamme de do majeur, avec dominantes m, 600, d, (do, mi sol); médiantes 600, dt. Ison rera m. Cette échelle se rencontre dans les trois genres, hirmologique, stichirarique et papadique.

Dans ces trois mêmes genres, nous pouvons avoir la mélodie basée sur le  $\gamma\alpha$ . Les dominantes seront alors  $\gamma\alpha$ ,  $\delta\iota$ ,  $\zeta\omega$ , la médiante  $\delta\iota$ . Ison sera sur  $\gamma\alpha$ .

L'intonation du huitième ton dans le système du pentacorde se fait comme il suit: m,  $\pi \alpha$ , 60 $\nu$ ,  $\gamma \alpha$ ,  $\delta \iota$ ,  $\gamma \alpha$ , 60 $\nu$ ,  $\pi \alpha$ , m.

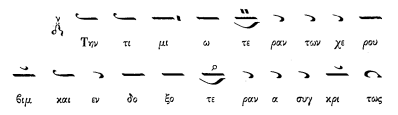


Dans le système du tétracorde on chantera:  $\gamma \alpha$ ,  $\delta \iota$ ,  $\kappa \varepsilon$ ,  $\delta \iota$ ,  $\gamma \alpha$ , 600,  $\gamma \alpha$ .



Mélodies du huitième ton.

177. IO Avec base sur m. Ison sur m.



 $\tau_{\omega \nu}$   $\sigma_{\epsilon}$   $\rho_{\alpha}$   $\tau_{i}\mu$   $\tau_{\eta \nu}$   $\alpha$   $\delta_{i}$   $\alpha$   $\tau_{i}\rho$   $\rho_{\omega \epsilon}$   $\delta_{\epsilon}$   $\delta_{\nu}$   $\delta_{$ 

Traduction.



178. 2º Avec base sur ya. Ison sur ya.

At you here so do you here  $\pi po$  onto you here  $\pi po$  onto you on here son. Ku v v v

Traduction.



Τέλος του πλ. δ'. "Ηχου.(1)

"Ηχων σφραγίς, Τέταρτε, σύ τών πλαγίων, 'Ως έν σεαυτώ πᾶν καλόν μέλος φέρων-'Ανευρύνεις σύ τούς κρότους τών ἀσμάτων, "Ηχων κορωνίς ὡς ὑπάρχων καὶ τέλος. 'Ως ἄκρον ἐν φθόγγοις τε καὶ φωνών στάσει, "Ακρον σε φωνῆς θίς σε καλώ καὶ τέλος.

Quelques remarques pratiques sur les modes.

Dans ce qui précède sur les huit tons ou modes en particulier, nous nous sommes contenté d'en donner la théorie, telle qu'elle se trouve actuellement présentée par les maîtres grecs, tout en utilisant ce que l'expérience a pu nous révéler.

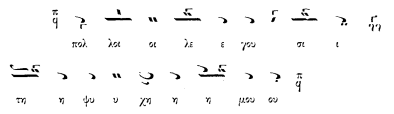
Toutefois, dans la pratique, on est frappé de certaines particularités que l'on chercherait vainement dans les traités les plus complets; on trouve même quelques anomalies qui prouvent, une fois de plus, que nous sommes en présence d'un art réel, mais qui est resté à l'état d'inachevé.

Ce sont ces particularités et ces anomalies que nous devons maintenant relever, sans trop chercher cependant à les expliquer. Sur nombre de points, nous avons consulté «les Maîtres» et si quelques unes de leurs réponses ont pu nous satisfaire, nous sommes obligé d'avouer que dans la majorité des cas, elles nous ont paru trop enfantines, pour que nous soyons tenté de les reproduire.

Premier ton. Le premier ton suit, avons-nous dit, l'échelle diatonique dont la gamme naturelle a pour base  $\pi\alpha$  (ré.) A cette gamme, nous trouvons une proslambanomène,  $\nu n$ ; et cela, pour permettre quelques modulations au dessous de la tonique.

(1) Octoëchos--Rome Page 14:

Exemple:

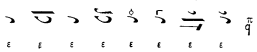


Traduction.



Il importe de remarquer encore que le premier ton emprunte volontiers la gamme chromatique du sixième; il passe même dans la gamme enharmonique, ce qui ne laisse pas que de produire un effet assez bizarre. Disons même que dans ce cas, la tenue de l'ison devient véritablement ardue, car, la base de la mélodic étant  $\pi\alpha$ , nous tenons naturellement ison sur  $\pi\alpha$ . Arrive un passage enharmonique, nous aurons pour médiante  $\gamma\alpha$ , voire même  $\zeta\alpha$ . Or, avec ce  $\zeta\alpha$ , le  $\pi\alpha$  devient discordant.

#### Exemple:



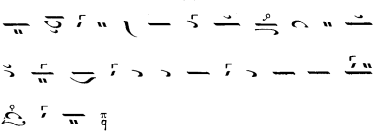
Traduction.



Sans doute, si le passage enharmonique n'est que de quelques notes, il n'y a pas lieu de changer l'ison; mais si nous avons, comme dans l'exemple précédent toute une phrase, il est évident qu'ison doit être tenu sur  $\gamma \alpha$  depuis le moment ou nous rencontrons la phtora  $\mathcal{S}$ , jusqu'à la nouvelle phtora diatonique  $\phi$ . Pour retrouver facilement leur  $\pi \alpha$ , les isoparouves pourront continuer avec le chantre, la fin de la mélodie jusqu'à la martyrie  $\frac{\pi}{q}$ 

Il faut avouer que les modernes font un réel abus des phtorai. C'est ainsi que dans un morceau du premier ton, nous trouvons sur un Kɛ la phtora — , qui est celle du ôt, 600, vo inférieur, ço supérieur chromatique, dans l'échelle du deuxième ton. C'est compliquer les choses bien inutilement, à notre avis, en même temps que faire preuve de peu de connaissance pratique de l'art dont on s'occupe.

Prenons un exemple:



Je sais bien que pratiquement, ce sera  $\delta t$ , car c'est toujours sur cette note que nous rencontrerons cette phtora; n'empêche que la voilà bien sur un  $K\epsilon$ ; et alors, que devient la théorie? Mais, allons plus loin, et demandons-nous quelle a pu être l'intention de l'auteur en plaçant sur  $K\epsilon$  la phtora du  $\delta t$ . Bien simple, dira-t-on, c'est de donner au  $K\epsilon$  la même valeur qu'à un  $\delta t$ , et par suite, de chanter comme si nous avions  $\delta t$  pour base.

Essayons donc et traduisons:



Nous avons conservé en commençant sur  $K_{\epsilon}$ , les intervalles du second ton avec base sur  $\delta t$ ; ils eussent en effet été les suivants:



Mais vraiment, n'eut-il pas été plus simple de mettre sur ce Ke la phtora chromatique du sixième ton ? Cette phtora est, en esset, propre à cette note dans la gamme chromatique du deuxième plagal. Et remarquons que la mélodie eut été pratiquement la même. Pour s'en convaincre, il sussit de se souvenir que la gamme naturelle du sixième ton est la suivante:

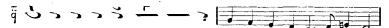


Nous n'avions donc pas tort en appelant cette manière de faire, un abus. Mais nous avons ajouté que cet abus est tout moderne, car dans les anciens auteurs (entendez ceux qui ont écrit immédiatement après la réforme de 1820), on ne trouve rien de semblable; les phtorai conservent leur place respective.

Les changements d'échelle, dans le courant d'un morceau peuvent être très beaux, et les exemples que nous avons donnés l'ont suffisamment prouvé; mais pourquoi faire si peu de cas des théories établies? Pourquoi compliquer à plaisir des mélodies déjà si ardues? Il serait à désirer que les compositeurs comprennent cela, et s'efforcent d'appliquer purement et simplement la théorie.

Il importe de remarquer que le premier mode authentique, passe volontiers dans son plagal, le cinquième. Nous aurons alors des repos sur  $K\epsilon$ , et pour quelqu'un qui n'est pas habitué à la psaltique, il est presque impossible de distinguer si la mélodie est dans l'un ou l'autre mode.

Nous avons dit aussi que w, proslambanomène du tétracorde inférieur, se rencontrait souvent dans le premier mode. Lorsqu'il se se trouve dans une finale, il lui donne un caractère tout spécial,



Dans notre traduction, nous mettons un mi  $\xi$ , mais les grecs ne le font pas; ils font entre  $\pi\alpha$  et  $\varepsilon\omega$  (ré-mi) un intervalle très diminué qui n'est guere que d'un quart de ton ils pratiquent ici une sorte d'attraction que rien ne justifie.

Deuxième ton. Nous n'avons pas à nous étendre longuement sur ce deuxième authentique. On y remarque cependant quelques anomalies, comme celle qui consiste à employer dans tout un morceau, surtout hirmologique, l'échelle de son plagal. De cela, il n'y a aucune explication à donner.

On pourrait se demander aussi si ce mode procède bien par diphonie. On y trouve en effet trois sortes d'intervalles. Mais puisque Chrysanthe lui même, nous dit que les intervalles 9 et 7 sont pratiquement les mêmes, concluons simplement, que le deuxième authentique procède théoriquement par triphonie et pratiquement par diphonie.

Troisième ton. Théoriquement, il est enharmonique; c'est-à-dire que grâce à la phtora o placée sur le  $\gamma a$  et sur le  $\zeta a$ , nous obtiendrons une triphonie égale, représentée de la manière suivante:



C'est là, disons-nous la théorie; en pratique, cette gamme devient parfaitement diatonique, et n'est que le huitième mode transposé sur  $\gamma\alpha$ . Nous avons vu d'ailleurs, que certaines mélodies du huitième sont elles-mêmes sur le  $\gamma\alpha$  au lieu d'être sur le  $\gamma\alpha$ .

Quatrième ton. Commençons par ce qui, au premier abord semble le plus clair: le Légétos. Théoriquement, les médiantes sont:  $\partial t$ ,  $\delta \omega$  et la finale  $\delta \omega$ . Il faut reconnaître que nous le trouvons généralement avec ce caractère qui le rend très spécial parmi les autres tons et qui le rend aussi, à notre avis, l'un des plus beaux; c'est absolument notre quatrième grégorien. Mais il a fallu que quelques auteurs viennent encore gâter cette jolie fleur, égarée au milieu du parterre en désordre qu'est la psaltique! Il a fallu qu'on introduise une médiante sur  $\pi \alpha$ . C'est un non sens! Le voici cependant recueilli chez un auteur qui, parait-il fait autorité: (1)

Redisons-le, ce n'est pas là du  $\lambda \acute{e}\gamma \epsilon \tau o \epsilon$ . Il y a eu chez l'auteur une confusion malheureuse entre cette variété et le quatrième stichirarique avec finale sur 600 et médiante sur  $\pi \alpha$ . Le véritable  $\lambda \acute{e}\gamma \epsilon \tau o \epsilon$ , et la «grande théorie» page 154 en fait foi, n'admet comme médiantes que  $\delta t$  et 600.

Maintenant, quelle est la différence entre le premier et le quatrième, lorsque la finale est πα? Chrysanthe nous répond: «διαφέρει κατά τοὺς δεοποζοντας φύόγγους διότι ὁ μὲν πρώτος ἦγος ἔχει δεοποζοντας τοὺς πα, γα ὁ δὲ τέταρτος τοὺς βου, δι.»

<sup>(1)</sup> Jean protopsalte. Constantinople 1877.

«Καὶ ἔτι (διαφέρει) κατὰ τὰς καταλήξεις». Il en diffère encore quant aux médiantes. Dans le premier ton nous trouvons γα, πα; dans le quatrième, δι, πα, βου.

Cinquième ton. (Premier plagal). A vrai dire, il n'a pas de gamme propre; il emploie celle du premier ou du troisième enharmonique,

Il y a une petite difficulté pour le z dans les mélodies stichirariques. Il faut se rappeler que dans ces mélodies, le si devient soumis à la loi d'attraction, c. a. d. qu'il sera p en montant et p en descendant. Souvent les auteurs marquent le bémol; souvent aussi ils l'omettent; qu'il soit écrit ou non, on doit tenir compte du principe général de la loi d'attraction.

Sixième ton. (Deuxième plagal) Il présente certaines particularités dont quelques unes ont dejà été signalées.

Sa tonique légitime, nous l'avons vu est  $\pi\alpha$ . Quelquesois cependant, on le rencontre sur sou. C'est une singularité qui n'a aucune raison d'être et qui complique l'exécution de mélodies dont le chromatisme offre déjà par lui-même de réelles difficultés. Nous ne verrions qu'un avantage à user de cette tonique sou; c'est lorsque dans le cours du morceau, il y aura plusieurs passages en deuxième authentique. Il est incontestable que la transition se sera avec plus de facilité; mais c'est là un avantage qui ne compense pas les difficultés.

A noter aussi cette particularité, que tous les chants hirmologiques du sixième ton se chantent dans l'échelle du deuxième. Et comme échange de bons procédés, tous les hirmologiques du deuxième, suivent l'échelle du sixième. Aucune raison à donner si non, la prescription de l'usage. C'est très peu scientifique, et cependant on ne songe guère à remédier au mal. Oh! l'immuable Orient!

Quant à la composition modale de l'échelle du sixième, les grecs l'appellent chromatique. A vrai dire, elle est, selon la remarque du Rév. Père Dechevrens, un mélange de chromatisme et d'enharmonie. Elle se compose en effet de deux quarts de ton (3) de deux demi-tons chromatiques (7) de deux trihémitons (18) et d'un ton majeur disjonctif (12). Donc, pas plus que pour le deuxième, nous n'avons de diphonie que dans la pratique.

Septième et Huitième tons. Ce sont les deux tons les plus autonomes de la psaltique. Ils suivent l'un et l'autre l'échelle diatonique.

Le septième avec finale sur si (mode grave); le huitième avec finale sur do. C'est notre majeur européen.

L'un et l'autre, ainsi que nous l'avons remarqué, ont quelquefois leur tonique sur  $\Gamma\alpha$ , (fa). Dans ce cas, le septième devient enharmonique, et suit la même échelle que son authentique le troisième; le huitième reste diatonique, c'est-à-dire que nous avons alors une simple transposition du  $\omega$ 1 sur le  $\gamma\alpha$ 2. Nous placerons sur cette dernière note la phtora  $\alpha$ 2, qui est celle du  $\alpha$ 2 diatonique.

Pratiquement, tous ces tons sur  $\gamma\alpha$  se ressemblent; c'est notre fa majeur.

En terminant ce chapître des tons, nous devons faire une remarque. Si nous n'avons pas fait de distinction entre *mode* et *ton*, c'est que dans la pratique on emploie courramment l'un pour l'autre. D'ailleurs, à tout bien considérer, nous nous sommes plutôt occupés de tons que de modes, puisque dans certains d'entre eux, nous trouvons deux et même trois *toniques*.

C'est donc à dessein que nous avons négligé cette distinction que nous retrouverons dans l'appendice III.

## Quelques termes spéciaux employés en Psaltique.

Ce travail s'adressant spécialement aux musiciens occidentaux qui désirent s'initier à la musique grecque, nous pensons qu'il ne sera pas inutile de donner ici, avant les exemples de chants ecclésiastiques, l'explication de quelques termes spéciaux se rencontrant dans les offices du rite grec. Nous y sommes d'autant plus encouragé, que nous savons par expérience, combien, même en Orient, cette terminologie reste généralement ignorée.

Prenons donc, dans les divers livres liturgiques, les termes spéciaux indiquant les diverses pièces à chanter, et étudions les brièvement.

Κεκραγάριον. Le premier chant que l'on rencontre à l'office des vêpres, en temps ordinaire, c'est le Κεκραγάριον. On désigne ainsi les psaumes 140, 141, 129, 116, qui se chantent après la lecture du psautier. «Μετὰ δὲ τὸ ἐνδιάτακτον κάθισμα τοῦ ψαλτηρίου, ἀρχόμεθα τοῦ Κύριε ἐκέκραξα, εἰς τὸν τυχόντα ἦχον» ('Ορολόγιον τὸ μέγα).

Dans les différents manuels (ἐγχειρίδια) de chant, on trouve huit κεκραγάρια; un pour chaque ton. Le commencement de ce chant s'exécute lentement dans les jours de fête; on trouve même pour ces jours, une mélodie spéciale, plus longue que celle des jours ou Dimanches ordinaires.

Au troisième verset «Θοῦ, Κύριε,» l'allure devient rapide (ζ΄). A l'avant dernier verset du psaume 141, «Εξάγαγε ἐκ ζυλακὰς,» commencent les versets (Στιχηρά), entre lesquels on intercalle ce qui reste des psaumes 141 et 129.

Le mot Kezowyż ow vient du mot świejowe qui se répète souvent dans ces psaumes.

Φως ίλαρον. Les versets du Κύριε ἐκέκροιξα étant terminés, et le clergé étant devant les portes saintes, le diacre dit: Σορία ὅρθοι. Les prêtres et les officiers entonnent alors le τως ίλαρον, que le chœur poursuit, ou que le supérieur ou le lecteur récite.

L'όρρλόγιον nomme cette pièce: ποίημα αρχαΐον. Nous sommes en esset, ici, en présence d'un des morceaux les plus antiques de la liturgie grecque; un des rares «psaumes privés», (psalmi idiotici) qui, avec le «Δοξα σοι τω...» (Gloria in excelsis) ont eu l'honneur d'être insérés dans l'office. Voici le texte de cette belle prière, en Arabe et en Grec.

ايها النور البهى المعجد القدوس الاب الذي لا يموت الساوي ، ايها القدوس المغبوط يسوع المسيح ، حين ناتي عند عروب الشمس ونظر نور المساء نسبح الآب والابن والروح القدس ، اله مستحق في كل الاوقات ان يسبح باصوات بارة ، يا ابن الله المعلى الحيوة ، الذي من اجلك العالم لك يجبد ،

Φῶς ἱλαρὸν ἀγίας δόξης ἀθανάτου Πατρὸς, οὐρανίου, άγίου, μάκαρος, Ἡησου χριστὲ, ελθόντες ἐπὶ τὴν ἡλίου θύσιν, ἰθόντες φῶς ἐσπερινὸν, ὑμνοῦμεν Πατέρα, Ὑίὸν, καὶ Ἅγιον Πνεῦμα, Θεόν. Ἅξιόν σε ἐν πᾶσι καιροῖς ὑμνεῖσθαι φωναῖς αἰσίαις, Ὑίὲ Θεοῦ, ζωὴν ὁ διθούς. διὸ ὁ κόσμος σὲ δοξάζει.

Traduction française. «Lumière joyeuse de la sainte gloire, de l'immortel père céleste et saint heureux, o Jésus-Christ! Nous voici au moment où le soleil se couche, au moment où s'allume la lumière du soir. Nous chantons le Père, le Fils et l'Esprit Saint de Dieu. Tu es digne d'être en tout temps célébré par des voix sans péché, o fils de Dieu, qui donnes la vie! Et voilà pourquoi le monde te glorifie! (1)

Le Rév. Père Dom Parisot a fait de ce morceau une traduction poétique s'adaptant à la musique du  $\varphi \tilde{\omega}_{\xi} \partial \alpha \rho \tilde{\omega}_{\xi}$  chanté en arabe. Nous donnons ici cette traduction, en remerciant le savant bénédictin qui a bien voulu nous y autoriser.

<sup>(1)</sup> Datisfol, histoire du Bréviaire Romain. p. 11.

## HYMNE DU SOIR.

(Traduction poétique de Φώς ίλαρον.





A STATE OF THE STA

Dans la primitive église, on le sait, on chantait dans l'assemblée chrétienne, un nombre plus ou moins grand de psaumes; puis les fidèles improvisaient, surtout à certaines fêtes, à certaines vigiles plus solennelles, ce que l'on a appelé des «Psaumes privés». On conçoit que ces improvisations, aient eu, en général, une note très accentuée de médiocrité. Cependant, quelques morceaux ont mérité d'être insérés dans l'office, et d'en devenir partie intégrante; car, si la médiocrité était la note générale, on ne peut nier la valeur réelle de certains morceaux. Le 705;  $i\lambda\alpha\rho\sigma\nu$  en est un exemple.

Προκέιμενον. C'est une expression qui revient plusieurs fois dans l'office grec, et qui désigne généralement, un verset extrait des psaumes. On le trouve avant la lecture d'une leçon; il est alors l'équivalent de notre graduel. Où bien on le trouve à la Messe avant l'Evangile; il prend alors le nom de «αλληλουϊάριον». Celui qui précède l'épître s'appelle: «προκέιμενον τοῦ ἀποστολου». Celui qui se chante aux vêpres, après le φῶς ίλαρὸν est appelé: «ἐσπέρας προκείμενον».

Tous les προκείμενα sont suivis d'un verset; celui du samedi soir en a deux.

Τροπάρια. Ce sont des chants pour célébrer la fête du jour. Les uns font dériver ce mot de τρόπος, manière de rirre, parce que le tropaire contient un exposé de la vie du saint dont il s'agit, ou une description de la fête que l'on célèbre. D'autres le dérivent de τρόπος dans le sens de tournure, signification métaphorique, parce que les tropaires sont souvent très riches en expressions imagées. D'autres enfin, le font venir de τροπάιον, signe de victoire, parce qu'il est un chant de

«Le tropaire est l'élément constitutif de toute l'hymnographie religieuse. Ce mot générique indique une strophe, une prière d'origine ecclésiastique. Quelques uns servent de type ou de modèle aux autres, qui suivent alors les lois rythmiques de l'isosyllabie et de l'homotonie».

Les tropaires sont d'un usage très ancien; cependant, il semble que les moines de certaines contrées, notamment d'Egypte, ne les ont acceptés que plus tard comme en fait foi le texte suivant que nous empruntons au dictionnaire d'archéologie col. 1186. «L'abbé Pambo avait envoyé son disciple à Alexandrie... Celui-ci passait ses nuits dans le vestibule de l'église St Marc; et voyant l'ordre liturgique de la grande église, . . . il apprit . . . . des tropaires . . . . (Etant revenu) le frère dit à l'abbé: . . . . Nous ne chantons ni tropaires, ni canons. . . . Le vieillard lui dit: . . . . Il viendra des jours corrompus, où . . . . les moines.... organiseront leurs offices avec des vocalises et des tons musicaux; . . . . ils ne sont pas venus dans ce désert, pour chanter des mélodies ornées et rythmer des chants en secouant la main et en levant le pied; . . . . Les chrétiens corrompent les livres saints. . . . en écrivant des tropaires.... c'est pourquoi nos pères nous ont défendu de rien

Les tropaires sont nommés différemment selon la place qu'ils occupent dans l'office, et l'objet qu'ils traitent. En voici l'énumération.

10 L'Eipuós. C'est le tropaire type, le premier de chaque ode. «L'heirmos, dit Dom Gaïsser (1), est la strophe type, dont le mètre et la mélodie servent de modèle aux tropaires ou strophes de l'hymne ou de l'ode, en tête de laquelle il est placé».

Voici comme exemple, la première ode du canon de l'office de minuit, au Dimanche du premier ton.

> · Ποίημα Μητροφάνους. 'Ωδή α'. Ἡχος α'. 'Ο Είρμος. Σοῦ ή τροπαιοῦχος δεξιά.

Μίαν τρισυπόστατον άρχην\* τὰ Σεραφίμ ἀσιγήτως δοξάζουσιν,\*

(1) Les hermi de Paques dans l'office grec. Rome 1903.

άναρχου, άίδιου, ποιητικήν\* άπάντωυ, άκατάληπτου,\* ήν και πάσα γλώσσα\* πιστώς γεραίρει τοι άσμασιν.

(Tropaires) Ίνα τοῖς ἀνθρώποις ἐνικὴν\* τὴν τριλαμπῆ σου δηλώσης Θεότητα,\* πλάσας πρὶν τὸν ἄνθρωπον, κατὰ πὴν σὴν\* εἰκόνα διεμόρορωσας,\* νοῦν αὐτὸ καὶ λόγον\* καὶ πνεῦμα δοῦς ὡς οιλάνθρωπος.

"Ανωθεν δεικνύς μοναδικόν\* θεαρχικαῖς εν τρισίν ὑποστάσεσι\* κράτος, Πάτερ, ἔρησας τῶ ἰσουργῷ\* Υἰῷ σου καὶ τῷ Πνεύματι\* δεῦτε, καταβάντες\* αὐτῶν τὰς γλώσσας συγγέωμεν.

#### Θεοτοχίον.

Νοῦς μὲν ὁ ἀγέννητος Πατὴρ\* εἰχονιχῶς τοῖς σοροῖς προηγόρευται,\* Λόγος δὲ συνάναρχος ὁ συμφυὴς\* Υίδς, καὶ Πνεῦμα ἄγιον,\* τὸ εν τῷ Παρθένο;\* τοῦ Λόγου κτίσαν τὴν σάρχωσιν.

- 20 Τροπάγια κατά άλφάθητου. On appelle ainsi une suite de tropaires dont les lettres initiales suivent l'ordre de l'alphabet. Tel par exemple le canon des Saints Anges et de tous les Saints. 'Ορολόγιου, page 336.
- 30 Τροπάρια δοξάστικα. Ces tropaires tirent leur nom de la petite doxologie Δόξα πατρί και Υίῷ καὶ Αγίῷ πνεύματι-κ.τ.λ. Ils se chantent, en effet, l'un après le Δίξα, l'autre après le Καὶ κύν, et sont ordinairement indiqués dans les livres liturgiques par ces deux seuls mots: Δίξα, καὶ νύν.
- 4º Καταβασία. « Tropaire placé à la suite d'une ode, qui appartient au canon d'une grande fête. On l'appelle ainsi parce qu'autre fois, il était chanté solennellement par les deux groupes de chantres qui descendaient préalablement de leur stalles, et se réunissaient au milieu du chœur. Ce tropaire n'est autre chose que l'alouse même de l'ode qu'il accompagne, c'est-à-dire le tropaire sur le type duquel ont été écrits tous ceux dont cette ode se compose». (Clugnet-dict. lit. p. 77).

Christ (Onthologia graeca carminum christianorum) pense qu'à l'origine les tropaires étaient lus et non chantés; seul l'aipuse avait ce privilège. « Nomen autem ortum esse videtur quo tempore troparia canonis legere, non cantare coeperunt, quod quotiescunque faciunt, post troparia cujusque odæ pronuntiata veterem hirmum modulata voce canunt....»

Nous donnons ici comme exemple de καταβασία, celui du second canon de la fête de la Présentation (21 Novembre) C'est d'ailleurs l'un des plus beaux morceaux de psaltique que nous connaissions.

. Traduction.





- 50 Μεγαλυνάρια. Ce sont les tropaires qui précèdent la neuvième ode des canons de certaines fêtes. Cette dénomination vient de ce que le canon primitif, et qui a servi de modèle à tous les autres, a pour IXeme ode le μεγαλύνει ή ψυχή μου.. (Magnificat). Ou encore de ce que souvent ces tropaires commencent eux-mêmes par les mots: μεγαλύνου, ψυχή μου...
- 60 Θεοτόχιον. Le dernier tropaire de l'ode est toujours de Θεοτόκιον. Comme son nom l'indique, c'est un tropaire en l'honneur de la Mère de Dieu. Comme exemple on peut se reporter à l'ode que nous avons donnée plus haut.

Les tropaires qui précèdent, sont ceux qui composent le canon proprement dit; mais il en existe d'autres qui se chantent à divers endroits de l'office. Les voici énumérés, tels que nous les trouvons dans le manuel de liturgie du Rév. Père Couturier p. 91,

« En dehors du canon proprement dit, on trouve encore les divers tropaires suivants: 1) l'ἀπολυτίκιον qui se chante à la fin de l'office et qui est souvent appelé τὸ τροπάριον τῆς ἡμέρας. C'est l'antienne propre de la fête du jour.

- 2) Le κοντάκιον est un tropaire qui contient en abrégé le sujet de la fête du jour, il accompagne presque toujours l'άπολυτίκιον.
- 3) L'ύπακοή est un tropaire semblable au κοντάκιον, et se dit surtout aux fêtes de Notre Seigneur et à l'office du Dimanche.
- 4) L'οἰκὸς est un tropaire assez long qui se lit après la sixième ode avec le κοντάκιον.
- 5) Le στιχηρόν est un tropaire intercalé au milieu des versets d'un psaume, soit à Laudes, soit à Vêpres; si ce tropaire se chante sur une mélodie qui lui appartient en propre, il se nomme ιδιέμελον ou αὐτόμελον; si au contraire, il y a plusieurs στιχῆρα semblables, on les appelle προσόμοια.
- 6) L'απέστιχον est un tropaire précédé d'un verset (στίχον) détaché et dont il développe la pensée. Il se dit à la fin des Vêpres et des Laudes.

- 7) L'εὐλογητάριον est un tropaire alterné avec le verset: Εὐλογητός εἶ, Κύριε, δίδαξόν με τα δικαιώματά σου. Il se chante le Dimanche et le Samedi à la prière de l'Aurore.
- 8) L'ἔξαποστειλάριον est un tropaire qui se chante immédiatement avant le psaume des Laudes. Celui que l'on chante pendant le carême prend le nom de φωταγωγικόν.<sup>(1)</sup>
- 9) L'έωδινόν est un tropaire qui se lit à la fin du psaume des Laudes au Δόξα, le jour du Dimanche. Il y en a onze, selon le nombre des évangiles έωθινά.
- 10) L'élocolizov est un tropaire ou un verset chanté à la première entrée à l'autel.... Suivant l'objet traité par les différents tropaires que nous venons d'étudier, on leur donne différents noms. Δογματικόν, celui qui expose un dogme de la foi. Κατανυκτικώ, celui dans lequel on demande la rémission des péchés. Il ροεόρτιον, celui qui prépare à une fête qui est proche. Τριαδικόν, celui dans lequel la Sainte Trinité est glorifiée. 'Αναστάσιμον, celui dans lequel la résurrection de Notre Seigneur est célébrée. Δεσποτικόν, celui dans lequel le Seigneur est loué et invoqué. Σταυρώσιμον, celui ou il est fait mention du crucifiement de Notre Seigneur. Σταυροαναστάσιμον, celui qui parle à la fois du crucifiement et de la resurrection. Σταυροθεοτόχιον, celui où la présence de la Sainte Vierge au pied de la croix est mentionnée. . . . . . 'Αποστολικών, celui dans lequel on loue et on invoque les apôtres. Μαρτυρικόν, celui qui est composé de louanges et d'invocations adressées à un martyr. Νειρώσιμον, celui dans lequel on prie Dieu soit de faire miséricorde aux défunts, soit d'aider les vivants à faire une sainte mort.

On donne le nom d'ανατολικόν, à des tropaires composés par S<sup>t</sup> Anatole, patriarche de Constantinople. Ils se disent le Dimanche à Vêpres et à Laudes».

Nous ferons remarquer, à propos de ce dernier tropaire qu'on ne s'entend pas sur l'origine de son nom. Les uns, entre autres Allatius, suivent l'opinion énoncée par le Rév. Père Couturier «..... reliqua

<sup>(1)</sup> On trouve a la fin de l'octoèchos, onze εξοποστεινόρια ἀναστάσιμα, composés par Constantin Porphyrogénète. En outre, les Ménées en contiennent un propre pour les fêtes solennelles.

L'opinion commune, voit l'origine de ce mot, en ce que souvent ces tropaires commencent par les mots: ἐξαπόστειῶν τὸ çῶς σου, Κύριε, pendant le carême. Il est a remarquer cependant que cette dénomination est réservée aux tropaires du temps ordinaire, ceux de carême étant appelés γωταγωγιεά, du mot çῶς qui revient souvent dans ces chants.

Christ Loc. cit. p. LXI, émet une autre opinion. «Nominis origo obscura est; Nicephorus quidem eam inde repetendam esse censuit, quod hec carmina antiquissimo «εξαπόςτειο» τὸ κῶς....» successisse viderentur. Sed cum incerta hec conjectura sit, et numerus undenarius carminum Constantini cum Christo undecies post resurrectionem suis apostolis et discipulis comparente cohereat, equidem ab apostolis potius in omnes terras a Domino nostro, postquam de inferis resurrexerit dimissis, ἀπό τοῦ ἐξαποστέλλετθαί, carmina denominata esse duxerim.»

praeter nonnulla, quæ Anatolii Patriarchæ Constantinopolitani..... sunt....» (De libris eccl. græc. p. 67.). Mais, comme le remarque fort bien le Rév. P. Pétridès (Dict. arch. col. 1940) cette opinion est inadmissible; aucune autre catégorie de tropaires ne tire son nom d'un nom d'auteur; en outre, l'adjectif dérivé de ανατόλιος, serait ανατολιακός.

Les autres, préfèrent y voir «une allusion à un des noms mystiques du Sauveur, ou à l'heure qui vit s'accomplir la résurrection».

Disons encore un mot de quelques pièces qui se rencontrent soit à l'aurore, soit à la Messe.

Πάσα πνοή. «L'Εξαποστειλάριον est suivi du πάσα πνοή, chanté suivant le ton de la première strophe à intercaler entre les versets du psaume 150». (Couturier. Liturgie).

Δοξολογία. Le tropaire qui suit le Καὶ νῶν (fin du πασα πνοή) etant lu ou chanté, on commence la doxologie. Ce mot désigne parfois le δόξα πατρί; c'est alors la petite doxologie. Cependant, dans les livres liturgiques par δοξολογία on entend toujours le Δόξα σοι τῶ. . . . δόξα ἐν ὑψίστοις (Gloria in excelsis). Nous sommes encore ici en présence d'un psaume privé. (voir plut haut τῶς ίλαρον). Cette doxologie est suivie d'un tropaire rappelant la résurrection du Sauveur (au moins pour le Dimanche).

Τρισάγιου. C'est une invocation récitée très souvent dans les offices, et chantée solennellement à la Messe. «L'usage de cette doxologie, dit Mer Duchesne, doit être très ancien; il est commun à toutes les liturgies grecques orientales et même à la liturgie gallicane. Sa plus ancienne attestation nous est fournie par le concile de Chalcédoine» (451) (Origines du culte chrétien p. 83).

Il ne faut pas confondre le Trisagion avec l'hymne des Chérubins, « Saint, Saint, Saint, est le Seigneur le Dieu des armées », qu'Isaïe entendit chanter. Sans doute, c'est bien la un trisagion, mais on réserve exclusivement cette appellation aux paroles suivantes: « Αγιος ὁ θεὸς, ἄγιος ὶσγυρὸς, άγιος ἀθάνατος, διέπσον ἡμᾶς».

Oi Μαχαρισμοί. Désigne les béatitudes, chantées à la messe du Dimanche. On les intercale entre les tropaires que l'on trouve dans l'Octoëchos à la fin de chaque ton. Ces μαχαριμού sont chantés suivant le ton des tropaires. On en trouvera un exemple à la fin de ce volume.

Χερουβικόν. Correspond assez bien au chant de l'offertoire dans la liturgie latine. Ce morceau s'exécute en effet au moment ou le prêtre et le diacre, précédés du clergé, se rendent à la table de proposition ( ή πρόθεσις) pour prendre la patène et le calice contenant la matière du sacrifice. Ces dons sont alors portés solennellement sur l'autel.

Le mot χερουβικών, vient de ce que l'hymne qui est invariablement le même, commence par ces mots: οἱ τὰ χερουβίμ. the state of the s

# QUATRIÈME PARTIE

Quelques chants caractéristiques du rite grec.

#### CHANTS DE LA MESSE

DITE DE ST. JEAN CHRYSOSTOME, ET DE DIVERS OFFICES

En général, nous donnerons ces chants en psaltique; on en trouvera ensuite la traduction en musique.

Cependant, quelques uns seront seulement notés en musique; ce seront surtout les récitatifs du diacre, les ekphonèses du prêtre et les répons du cœur.

Pour ce qui est des récitatifs, on ne se méprendra pas au point de croire que ceux que nous donnons ici, sont les seuls usités. Chaque diacre, chaque prêtre a sa manière de chanter.

Notre but étant de donner ici un spécimen de chants orientaux, nous adoptons une formule qui nous a paru assez jolie tout en restant simple; nous gardant bien, toutefois, de condamner celles qui ne lui seraient pas conformes; avouant même, qu'il y en a de beaucoup plus belles; trop belles, hélas! c'est-à-dire trop fleuries, pour pouvoir être interprétées en musique européenne! Ne critiquons pas, mais disons cependant que le caractère simple et grave convient bien aux chants sacrés.

La messe dite de St. Jean Chrysostome commence par cette apostrophe du diacre au prêtre:



Ευ λο γη σον δε πο τα

A la quelle le prêtre répond:



Ευ λο γη με νη η βα σι λει α του πατρος, και του



Le chœur:



Suit une litanie que le diacre chante toujours en récitatif. Le chœur y répond par Kúpie d'énou.



Psaume chanté (allure rapide) 8e ton.

I) The 
$$\chi_{05}$$
  $\chi_{0}$   $\chi_{0}$ 

λαν  $T_{\text{O}\nu}$ Toy λυ  $\mu$ . $\epsilon$ עטע ρας στε φα עטטע Τον τιρ μοις εμ  $\pi \lambda \omega$ γα θοις

— 143 — So  $\mu_1$  and  $\sigma_2$  a natural of  $\sigma_3$  of take  $\alpha \in \text{TOD} \quad \eta \quad \text{ve} \quad 0 \quad \text{The} \quad \text{TOD} \quad 11 \text{ loc}$ χoι νω ω ω ρι σε ε τας ο δους αυ του  $G_{\Xi}$   $\lambda\eta$   $\mu\alpha$   $\tau\alpha$   $\alpha\upsilon$   $\tau\sigma\upsilon$   $O_{L}$   $\chi\tau_{L}\rho$   $\mu\omega\nu$   $\chi\alpha_{L}$   $\epsilon$  $\lambda \epsilon$   $\eta$   $\mu \omega \nu$   $\sigma$   $K \upsilon$   $\rho \epsilon$   $\sigma \epsilon$   $\mu \alpha$   $\chi \rho \sigma$ - 3 - - 0 ου μος και πο λυ ς λε ος οιν εις τε  $\lambda$ 0¢ op  $\lambda$ 10  $\lambda$ 20  $\lambda$ 20  $\lambda$ 30  $\lambda$ 30  $\lambda$ 40  $\lambda$ 50  $\lambda$ 



Cette fraction de psaume suffira pour donner une idée de la façon dont peuvent s'executer ces chants rythmés. La précedente mélodie, soutenue par un ison à voix très modérée est très pieuse; et si l'on a soin de bien faire ressortir les syllabes accentuées, elle est du plus bel effet.

# 'Ο Μονογενής (simple)



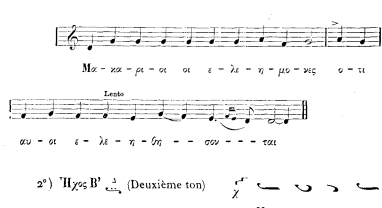


και λο και κα τα πα nos de  $\alpha$  thu  $\eta$   $\mu\epsilon$   $\tau\epsilon$  $\overline{\tau}\eta$   $\rho$ i i i  $\alpha$ y  $\sigma\alpha\rho$   $\kappa\omega$   $\delta\eta$ ναι the  $\alpha$   $\gamma$   $\alpha$   $\gamma$   $\alpha$   $\alpha$   $\alpha$   $\alpha$   $\alpha$   $\alpha$   $\alpha$ και α ει παρ θε νου Μα ρι ας ε ε πτως ε ναν θρω σας σταυ ρω θεις τε χρι στε ο 300 θα να τον εις ων της α δος ζο α με νος τω τρι χαι τω





3. Makarismi. Nous donnons une béatitude dans chacun des tons.

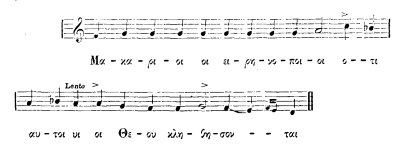


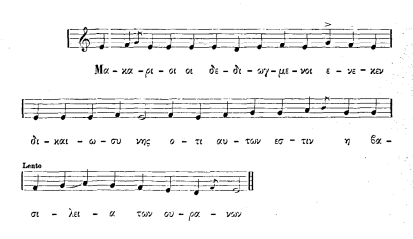
or 
$$x\alpha$$
  $\theta\alpha$   $por$   $t\eta$   $x\alpha p$   $\delta r$   $\alpha$   $o$   $tr$   $\alpha v$   $tor$   $tov$   $\theta r$   $ov$   $ov$   $tou$ 



3°) H
$$\chi_{0\xi}$$
  $\gamma$   $\eta_{1}$  (Troisième ton)  $\chi$ 

Ma  $\chi_{0}$   $\rho_{1}$   $\rho_{1}$   $\rho_{2}$   $\rho_{3}$   $\rho_{4}$   $\rho_{5}$   $\rho_$ 





$$5^{\circ}$$
) ΤΗχος  $\frac{\lambda}{\pi}$  α'  $\frac{\kappa}{g}$  (Cinquième ton)  $\frac{\kappa}{\chi}$  Μα κα  $\rho_{i}$  οι  $\frac{\kappa}{2}$  στε ο ταν ο νει δι σω σιν υ μας και δι ω ξω σιν και ει πω σι παν πο









8°) 
$$^{*}$$
H $\chi o \lesssim \frac{\lambda}{\pi} \delta'$   $^{*}$  (Huitième ton)  $\chi$   $M\alpha$   $\times \alpha$   $\rho \iota$   $\circ \iota$   $0 \iota$ 



$$\tau_{\ell}$$
  $\alpha \upsilon - \tau_{0\ell}$   $\epsilon - \lambda \epsilon$   $\eta - \dot{0} \eta - \sigma_{0} \upsilon - \tau_{\alpha \ell}$ 

4. Eisodon ou Entrée.

Πχος  $\omega$  (Deuxième)  $\Delta \varepsilon$   $\varepsilon \upsilon$   $\varepsilon \varepsilon$   $\pi \rho o$  σχυ  $\Delta \varepsilon$   $\varepsilon \upsilon$   $\varepsilon \varepsilon$   $\pi \rho o$  σχυ  $\Delta \varepsilon$   $\Delta \varepsilon$   $\varepsilon \upsilon$   $\Delta \varepsilon$   $\Delta$ 



5. Trisagion.

Hyos 
$$\stackrel{\sim}{=}$$
  $\stackrel{\wedge}{=}$  (Deuxième)

A  $\gamma_1$   $o_5$   $o_5$   $o_6$ 
 $\stackrel{\wedge}{=}$   $o_6$   $\stackrel{\wedge}{=}$   $\stackrel{\wedge}{=}$   $o_7$   $o_7$   $o_7$   $o_8$   $\stackrel{\wedge}{=}$   $o_8$ 
 $\stackrel{\wedge}{=}$   $o_8$   $o_8$ 





6. Alleluia. Evangile.

The B' 
$$\Delta t$$
  $\Delta t$   $\Delta t$ 



# Le Prêtre.



Le diacre chante l'Evangile en récitatif. Les inflexions sur les finales, sont laissées à son initiative. L'Evangile terminé, le peuple répond.



7. Chéroubikon.

· 600 ει ι ι ι ι ι ι ι ι π πο στι xω ως ει xο ο νι ι ι ι ι ι - - - 5 5 5 3 3 3 3 . νι ι ι ζον τε ε ε ε ε ε ες ( αι αι τη η η ζω ω ω ω ω 

υ υ υ υ υ υ μνον προ ο  $\frac{1}{6} \int_{0}^{\infty} \frac{1}{\pi} \int_$ η η ην α πο θω ω ω με ε ε 

Le chœur s'arrête à cet endroit, et c'est alors qu'a lieu la grande procession, pendant laquelle on porte solennellement le pain et le vin qui doivent servir au sacrifice. C'est pendant cette procession que, le diacre d'abord, puis le prêtre chantent:



Le chœur continue alors le chant interrompu du chéroubikon, après avoir d'abord répondu:  $\alpha\mu m$ .

Traduction. (Transposition de do en fa)









Ce chéroubikon est l'abrégé d'un chéroubikon beaucoup plus long, chanté chez les grecs. D'ailleurs, en général, tous les chants que nous donnons ici sont adaptés à la longueur des offices tels qu'ils se font au séminaire grec de Ste Anne à Jérusalem.

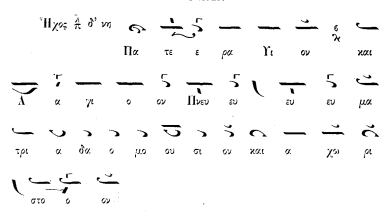
## 8. Baiser de paix.

## Le Diacre.



νοι α ο μο λο γη -- σω μεν.

## Le Chœur.



Traduction.



9. Préface

 $\theta v$ 

σι

## Le Diacre



Suit le dialogue entre le prêtre et le peuple; il est identique à celui de l'Eglise latine; nous donnons seulement les réponses du peuple.

$$\frac{1}{2}$$
  $\frac{1}{2}$   $\frac{1$ 



10. Sanctus ( Αγιος)



10bis Consécration.

## Chant ordinaire





Πι ε τε εξ αυ του παν τες, του το ε στι το



Inutile de faire remarquer que pour ces paroles de la Consécration, chaque prêtre les chante à sa manière, se rapprochant plus ou moins de la mélodie ci dessus.

Chant plus solennel pour les fêtes. Communiqué d'Alep.

$$-169 - \frac{1}{3} \frac{1}{$$

Le chœur

Le chœur:



 $\mu\alpha$  to  $\upsilon-\pi\epsilon\rho$   $\upsilon-\mu\omega\nu$  xxw- $\mu\epsilon$ -vov  $\epsilon\iota$ ;  $\alpha-\rho\epsilon$ - $\sigma\iota\nu$   $\alpha$ - $\mu\alpha\rho$ - $\tau\iota-\omega-\omega\nu$ .

# Le Chœur:







Le Chœur:

11. Le chœur continue:

$$\sum_{\epsilon} \sum_{\nu} \sum_{\mu \nu \nu \nu} \sum_{\nu} \sum_{\nu$$

ou ou ou  $\mu \epsilon \nu$  ool  $\epsilon \nu$   $\mu \alpha$   $\rho \iota$  otou  $\mu \epsilon \nu$   $K \nu$   $\nu$   $\rho \iota$   $\epsilon$   $\kappa \alpha \iota$   $\delta \epsilon$  o  $\mu \epsilon$   $\delta \alpha$   $\alpha$   $\alpha$   $\alpha$   $\delta \alpha$   $\delta \alpha$ 

Traduction.



12 'Αξιον έστὶν.

'Hχος ε' (Deuxième ton suivant l'échelle du sixième).

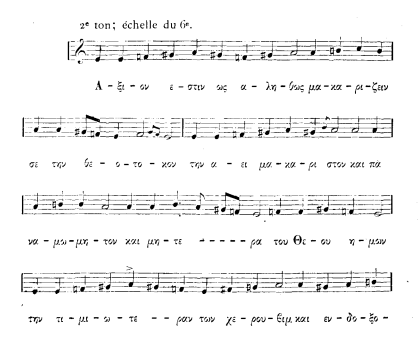
ζειν χον μα και вιμ дo ξo χαι εν ρου τε ραν των  $\Sigma \epsilon$ τως עמד φιμ δι Θε KOU λυ μεν.

Autre ton plus solennel.

H $\chi_{05}$   $\frac{\lambda}{\pi}$   $\frac{\partial}{\partial t}$  N $\eta$  (huitième)

A  $\xi_1$  ov  $\varepsilon$  στtν  $\frac{\partial}{\partial t}$   $\frac{\partial}{\partial t}$   $\frac{\partial}{\partial t}$  N $\eta$  (huitième)

 $\rho_{\ell} = \frac{173 - 173 - 173}{2}$   $\rho_{\ell} = \frac{1}{2} \left( \frac{1}{2} \sum_{k=1}^{\infty} \sum_{k=$ ο το ο ο χο ον την α ει μα χα be a sign on was ma na ho o hu το ο ον και μη τε ε ε ε  $\begin{pmatrix} -5 & -\frac{\pi}{2} & \frac{\pi}{2} & \frac{\pi}{2} & \frac{\pi}{2} & \frac{\pi}{2} \\ \rho \alpha & \alpha & \text{tou ou} & \Theta_E & \text{ou} & \text{ou} & \pi & \pi \\ \end{pmatrix}$  $\frac{1}{2} = \frac{1}{2} = \frac{1}$ TODY  $\chi_{\Xi}$   $\approx$   $\rho_{OU}$   $\rho_{U}$   $\approx$   $\rho_{U}$   $\sim$   $\rho_$ \$ 5 \ \frac{1}{11} \ \frac{1}{12} \



την τι - μι - ω - τε - - - ρα - αν των <math>χε - -



13 Kinonikon.

On en trouve un pour chaque jour de la semaine; nous prenons celui du Samedi.

ά α βου ου ου ου ου ου ου κυ συ υ υ νο ο ο ο ον α:ύ τω 

Traduction.





14 Dans la messe de St Basile, au lieu de chanter l' Αξιον ἐστίν, on chante le morceau suivant:

シュペーシャ デューケー ρα α α δει ει ει σε λο ο γι ι ι マーマぞうとやって ι ι ι κε ε παρ θε νι ι κο ον ος ε σαρ χω ω ω ω ω ω ω ω ση και αι παι δι ο ον γε ε 

σην μη η τρα αν θρο ο νον ε ποι οι οι ου ρα νω ω ων α πειρ γα α σα α αι αι αι ρει κε χα ρι ι τω  $\mu \in \mathcal{E} \quad \mathcal{E} \quad \mathcal{H} \quad \mathcal{H$ ι σις δο ο ο ο ο ο ξα α σοι

## Traduction.

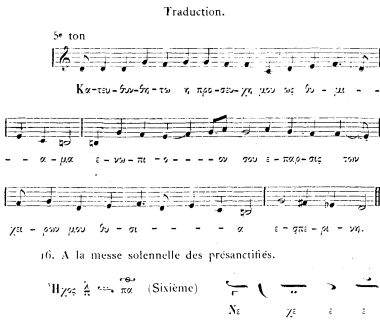






15 Les deux morceaux suivants se chantent à la liturgie des présanctifiés.

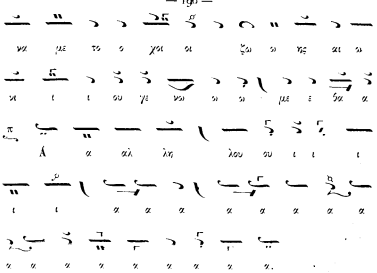
Ήχος  $\frac{\lambda}{\pi}$   $\ddot{q}$   $\pi \alpha$  (Cinquième) Kα  $\mathcal{G}$ UV  $-187 - \frac{1}{2}$   $\frac{1}{2}$   $\frac{1}{2}$ 



 $N_{\varepsilon} = \frac{1}{\sqrt{2}} \left( \frac{1}{\sqrt{2}} \right) \left($ 

1 - 3 - 3 - 3 - 3  $\epsilon \iota$   $\epsilon \iota$ =>>"-<del>=</del>3;=>-= 2 = 3 : = 3 = 3 ω ω χω ω ω ω ω ω ω ω ω των ου ου ρα νω ου ου γα αρ ει ει ει ει εις

 $-189 - \frac{\xi_{11}}{2} + \frac{1}{2} + \frac{$ 1 - 3 ( 2 ) - 4 6 - 4 - 5 ) ກ ກ ກ ກ ກຽ ເ ຽວບ ວນ ວນ ευ σι α μυ υ υ στι κη η η λει ω με νη δο ρυ φο ρει ει ται αι αι αι αι αι αι αι πι στει και πο σω προ ο σε ε ε ε ε ε ε ε ω με ε ε ε ε εν ι











17 Pendant la bénédiction de l'Evêque:

Traduction.



# Dirers tropaires.

18 Κουτάχιου de la fête de Noël.

— 195 — Traduction.



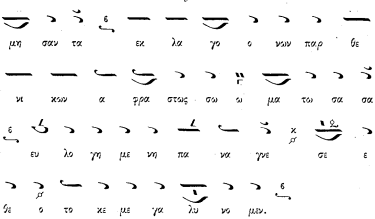


- ρι - - α ως λυ-τρω - σει - - σα των δει -



Irmi.

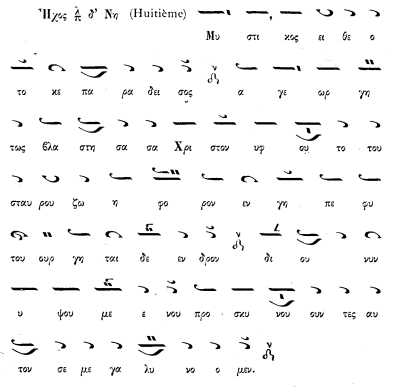
20. 8. Septembre.



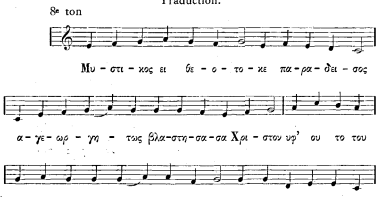
2º ton. (sixième sur 600)



21. 14. Septembre.



Traduction.



stau ρου  $\zeta \omega$  -  $\eta$  -  $\varphi o$  - - - ρου  $\epsilon \nu$   $\gamma \eta$   $\pi \epsilon$  -  $\varphi v$  - του -  $o \nu \rho$  -  $\gamma \eta$  -  $\tau \alpha \iota$ 



A politiki on.

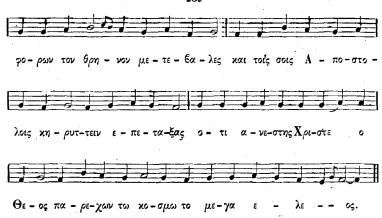
$$do$$
 ta  $X\rho\iota$  ste o  $\Theta\epsilon$  of  $\eta$   $\mu\omega\nu$  do o  $\sigma$ 



Traduction.



tou  $\eta$  -  $\nu\epsilon$  -  $\omega$  -  $\xi\alpha\varsigma$  to  $\lambda\eta$  -  $\sigma\tau\eta$  tou  $\pi\alpha$  -  $\rho\alpha$  -  $\delta\epsilon\iota$  -  $\sigma$  ou  $\mu\upsilon$  -  $\rho\sigma$  -



Théotokion.

$$\alpha$$
 yu  $\mu$ you oun town kal  $\pi$ po  $\sigma$ ku youn town town to kon  $\sigma$ ou ou ou ou.



Tropaire de la fête de St Jean Chrysostôme.

25. 
$$\Pi_{\chi_{05}} \stackrel{\lambda}{\pi} \delta' N_{\eta} \stackrel{\bullet}{\longrightarrow} \text{(huitième)} \stackrel{\bullet}{\smile} \stackrel{\bullet}{\smile$$

Traduction.

8° ton.

 $\mathbf{H}$  του στο- $\mu\alpha$ -τος σου  $\mathbf{x}\alpha$ - $\theta\alpha$ - $\pi$ ερ  $\pi$ υρ-σος  $\epsilon\mathbf{x}$ - $\lambda\alpha\mu$ -



Chants de l'office des Laudes.

26. 
$$\Pi X \circ_5 \simeq \Gamma \alpha$$
 (septième)  $\Pi \alpha = \sigma \alpha = \tau \nu \nu$   $\eta = \tau \nu \nu$   $\sigma \alpha = \sigma \alpha = \sigma \alpha = \sigma \nu$   $\sigma \alpha = \sigma$ 

Traduction.

7° ton. And ante  $\Pi \alpha - \sigma \alpha \quad \pi \nu \sigma - \eta \quad \alpha \iota - \nu \varepsilon - \sigma \alpha \quad - \quad \tau \omega$ Tou  $K \upsilon - \rho \iota - \sigma \nu \quad \alpha \iota - \nu \varepsilon \iota - \tau \varepsilon \quad \text{tou } K \upsilon \quad \rho \iota \quad - \sigma \nu \quad \varepsilon \kappa$ 



Grande doxologie (Gloria in excelsis).

 $\frac{\pi}{q}$   $\frac{\pi$ 2 4 50 μνου ου μεν σε ευ λο γου μεν σε χα ρι στου μεν σοι δι α την με  $\beta 1 \quad \epsilon \quad \beta \alpha \qquad \sigma 1 \qquad \lambda \epsilon u \qquad \epsilon \qquad \pi \sigma u \qquad \rho \alpha \qquad \nu 1 \quad \epsilon \quad \Theta \epsilon$  $\rho_i$   $\epsilon$   $\gamma_i$   $\epsilon$   $\mu_0$   $\nu_0$   $\gamma_\epsilon$   $\nu_{\epsilon\varsigma}$   $\Gamma$   $\eta$   $\sigma_{00}$   $\chi_{\rho_i}$ - - - > > 0 α γι  $\Pi_{
u arepsilon}$ Tou  $\Theta_{\epsilon}$  ou o  $\Upsilon_{\epsilon}$  os tou  $\Pi\alpha$  those o at αι ρων την α μαρ τι ι ομου ε λε η σου η μας ο 355--- 333035 ρων τας α μαρ τι ι ας του χο ο Προ σδε ξαι την δε η σιν κα θη με νος εκ δε ξι ω ων του Πα  $\frac{3}{5}$   $\frac{1}{5}$   $\frac{1}$ μο νος α γι τι συ ει ει ει μο νος  $\mathbf{K}$ υ ρι ος  $\mathbf{I}$  η σους 30330-23331-2 στος εις δο ο ξαν Θε ου Πα τρος α μη ην.  $K\alpha$   $\theta\epsilon$   $\kappa\alpha$   $\alpha$   $\sigma\tau\eta\nu$   $\eta$   $\mu\epsilon$   $\rho\alpha\nu$   $\epsilon\nu$   $\lambda\sigma$   $\gamma\eta$ μα α σου εις τον αι ω ω να

33030530  $\begin{picture}(200,0) \put(0,0){$\alpha$} \put(0,$ τη το με ρα τα αυ τη α να μαρ τη τους 20 - = 2 20 2 C - 2 2 - 1 gu lac bh h vai h  $\mu \alpha$  as. Eu  $\gamma\eta$  toς  $\epsilon$   $K_{\nu}$   $\rho_{\ell}$   $\epsilon$  o  $\Theta\epsilon$   $o_{S}$  two πα τε ρων η μων και αι νε το 6000 = - - 4000 μα α σου εις τους αι ω ω νας α 1 - 5 2 to 5 5 5 - - 5  $\mu$ n nv.  $\Gamma$ e voi to Kv hoi  $\epsilon$  to  $\epsilon$  $\lambda_{\mathcal{E}}$  og sou ep  $\eta$   $\mu$ ag  $\chi$ a  $\theta$ a  $\pi$ ep  $\eta\lambda$ πι ι. σα μεν ε πι σε ε [ Ευ λο

και σου .] (Trois fois) Kυ ποι  $\Theta \epsilon$ வ εţ εl μου. ζω

75 EV TW POW TI I TOOU O 40 0  $\mu\epsilon \quad \theta\alpha \qquad \varphi\omega \quad \omega\varsigma. \qquad \Pi\alpha \qquad \rho\alpha \quad \tau\epsilon\iota \quad \nu\delta\nu \quad \tauo \quad \epsilon$  $\lambda \varepsilon$  og sou ou toig yi voi skou si i se.  $\begin{bmatrix} A & \alpha & \gamma_1 & o_5 & o & \Theta_E & o_5 & \alpha & \alpha & \gamma_1 & o_5 & \iota \end{bmatrix}$  $\frac{1}{2} \frac{1}{2} \frac{1}$  $\eta$   $\sigma o \nu$   $\eta$   $\mu \alpha$   $\alpha \in .]$  (3 fois)  $\Delta o$   $\xi \alpha$   $\Pi \alpha$   $\tau \rho \iota$  $\kappa \alpha \iota \quad \Upsilon \iota \quad \omega \quad \kappa \alpha \iota \quad \alpha \quad \gamma \iota \quad \omega \quad \text{Hine in } \mu \alpha \quad \tau \iota . \qquad K \alpha \iota \quad K$  $\frac{3\pi}{\gamma} \quad 5 \quad \frac{\pi}{\zeta} \quad$ 

- γ γ ας.

## Traduction.











Après la grande doxologie, on chante le tropaire nommé « αναστάσιμον » de la résurrection.

Aux Vêpres.

28. Κύριε ἐκέκραξα.

μου ου Κυ υ υ ρι ι ι ι ε  $\frac{\pi}{q}$   $\frac{\pi}{K}$   $\frac{\pi}{p}$   $\frac{\pi}{\epsilon}$   $\frac{\pi}{\epsilon}$   $\frac{\pi}{k}$   $\frac{\pi}{p}$   $\frac{\pi}$ 335 - 5 - C - 5 5 3 ναι αι με προ ο ος σε ε ει σα α χου  $\chi n$  n n  $\mu o v$  o s  $\theta v$   $\mu t$   $\alpha$   $\alpha$  $\frac{2}{\epsilon} \frac{1}{\pi \alpha} \frac{1}{\alpha \rho} \frac{1}{\sigma \epsilon} \frac{1}{\epsilon} \frac{1}{\epsilon$ 

 $\rho \omega \quad \omega \quad \omega \quad \omega \quad \omega \quad \mu \circ \upsilon \quad \delta \upsilon \quad \sigma \iota \quad \alpha \quad \epsilon$   $\epsilon \quad \epsilon \quad \sigma \pi \epsilon \quad \rho \iota \quad \iota \quad \nu \eta \quad \eta \quad \epsilon \iota \quad \sigma \alpha \quad \alpha$   $\alpha \quad \alpha \quad \times \circ \upsilon \quad \sigma \circ \quad \circ \upsilon \quad \mu \circ \upsilon \quad \circ \upsilon \quad K \upsilon \quad \upsilon \quad \rho \iota \quad \iota$ 

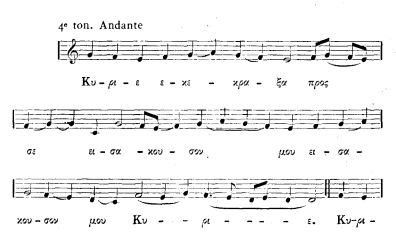
xai ου μη συν δι σω ΄ ε λε ει και ε λεγ ξει με ε α μαρ τω λου μη λι πα δε 5 = 5 5 6 5 λη ην μου**.** α τω την κε φα ε τι και η προ σευ χη μου εν ταις αυ των κα τε πο θη σαν αις  $\frac{1}{2}$   $\frac{1}$ っし ー っっ ニ σον ται τα ρη μα τα α μου ο τι ω σει πα χος γης ερ θη σαν ~ ~ ~ της γης δι ε σχορ πι σθη τα

or hon  $\varepsilon$  are doin or by are φθαλ μοι ον με α πο πα γι ι δος ης 3 2 c c 3 <u>c</u> 3 3 δα λων των ερ γα ζο με ε νων την μο νας ει μι ε γω ε ως

η μου προς Κυ υ ρι κρα ξα φω ε νω πι ον αυ του την δε η σι ιν μου την όλι ψιν μου ε νω πι ον αυ του α παγ γε λω. Εν τω εκ λει πει ειν εξ ε ----μου το πνευ μα μου και συ ε γνως τας τρι δους μου. Εν ο δω ταυ τη  $K\alpha$  te vo ouv eig ta de  $\xi$ i  $\alpha$ 

~ ~ ~ φυ γη η απ ε μου και ουχ ε ε > - 9 > > 0 = > > 6 o ex zh twu thu fu ch the med.  ${f E}$ 3 3 二 一 3 3 一 二 3 3 一 ε πρα ξα προς σε Κυ ρι ε ει ει πα ει η ελ πις μου με ρις μου ει εν  $\gamma \eta$   $\zeta \omega$   $\omega v$   $\tau \omega v$ .  $\Pi \rho o$   $\sigma \chi \epsilon \varsigma$   $\pi \rho o \varsigma$   $\tau \eta v$ σι ιν μου ο ο τι ε τα πει σφο ο δρα. Pυ υ σαι με εχ - = > > % = > > δι ω χον των *με* ο ο τι ε θη σαν υ περ ε με. φυ λα κης την ξο μο λο γη σα σθαι το

## Traduction.















29. Paraclisis. C'est un office qui se chante le soir, pendant le petit carême qui précède la fête de l'Assomption.

Nous donnons ici l'Irmos de la première ode.

σον

μας.

In Tropaire.

In Tropaire.

Πολ λοις συ νε χο με νος πει ρα σμοις προς σε κα τα φε ευ γω σω τη ρι αν ε πι ζη των ω Μη τερ του Λο γου και ταρ θε ε νε των δυ σχε ρων και δει νω ων με δι α σω σον.

Refrain.

Υ περ α γι α Θε ο το κε σω σον η μας.

Τraduction.

8° ton en fa  $Y - \gamma \rho \alpha \nu$  δι - ο - δευ-σας ω - σει ξη - ραν και την αι -





30 Polychronismos. C'est un chant en l'honneur d'un dignitaire ecclésiastique.

 $\Theta \varepsilon$  -  $\sigma$  -  $\tau \sigma$  -  $\tau \varepsilon$   $\sigma \omega$  -  $\sigma \sigma \omega$   $\tau$  -  $\tau \mu \alpha \varsigma$ .

Voici celui du Patriarche Grec Melchite.

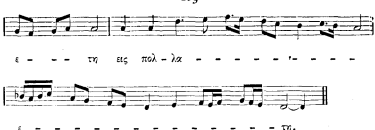
<del>-- 2</del>35 <del>--</del> : eta etaκαι σε ε 6α σμι ι ω ω τα ٠ 5 ر سند، ر سند، ر من ۽ سند صق σπο ο ο ο ο την πα τε 5 5 1 - 5" - - 1 - 5 1 - 5 ρα α η η η μων και πα α τρι ι  $\lambda \omega \omega \omega \Theta \varepsilon = 0 0 0 0 \pi 0 0 \lambda \varepsilon \varepsilon \omega \omega$ 

q Av TI o XEI EI EI EI EI EI  $\ddot{q}$   $\ddot{q}$  ر ء ٽر د ٽر د ٽر د ت ت د ع ι ε ε ρου ου σα α α  $\stackrel{\text{if }}{q} \stackrel{\text{if }}{r} = \frac{1}{2} \stackrel{\text{if$ ×υ υ ρι ι ι ου Κυ υ υ υ ( id dow Ku u u u u pe α αυ το ου εις πο ολ λα

Traduction.







Les morceaux qui précèdent, traduits en musique européenne, sont loin, nous l'avons dit, de donner une idée exacte du véritable «:hant grec.

Notre musique est beaucoup trop précise pour rendre parfaitement le « laisser aller » inhérent à la psaltique. Laisser aller voulu, qui plait aux orientaux, et dont ils semblent ne pouvoir pas se passer, puisqu'ils le transportent jusque dans l'interprétation de nos plus beaux morceaux européens, ce qui, on le conçoit, les défigure horriblement.

Venons-en maintenant à la musique arabe employée en Syrie et en Egypte à l'instar de la musique grecque dans les offices liturgiques; nous dirons ensuite un mot de la musique russe.



.

### APPENDICE I.

#### LA MUSIQUE ARABE

Nous n'avons pas l'intention de faire ici une étude proprement dite sur la musique arabe. Cette étude demanderait un volume et plus, tant il est vrai qu'il y a là un vaste champ à explorer.

Beaucoup d'auteurs d'ailleurs en ont parlé; mais leurs travaux peuvent se résumer dans cette phrase: impossible d'établir une théorie certaine sur cette sorte de musique!

Mais, dira-t-on, pourquoi ne pas interroger les arabes euxmêmes? Sans doute, c'est la seule méthode rationnelle, et on a tenté de l'utiliser. Tentative vaine. Les deux ou trois traités écrits par eux sont incompréhensibles. Essayez plutôt de déchiffrer celui que Villoteau a fait traduire, et qui a pour titre: «L'arbre couvert de fleurs dont les calices renferment les principes de l'art musical». Beau titre, à la vérité, et qui dit bien ce que peut être le traité: un fouillis impénétrable! Pour nous, nous avons essayé d'y voir, oh! non pas très clair, c'eût été trop ambitieux, mais d'y voir au moins quelque chose; à la quatrième page, nous avons fermé les précieuses corolles, renonçant à y trouver quelque chose qui puisse s'appeler un principe.

Donc, rien d'écrit, l'incompréhensible équivalant à rien.

Mais essayons au moins d'avoir quelques renseignements auprès des plus célèbres musiciens. Peine perdue. Tous vous chantent une foule d'airs, très originaux d'ailleurs, composés d'après certaines règles, on le voit, mais tous aussi sont incapables de vous renseigner sur les divers modes dont ils se servent. Ils paraissent même étonnés de se voir interrogés là dessus. Et cela se comprend un peu, si l'on veut bien se souvenir que la musique arabe n'ayant jamais été écrite, ils ont reçu ces chants de leurs ancêtres, ne se doutant pas que l'on puisse les transmettre autrement que par la mémoire. «La mémoire, dit Perron (Femmes arabes depuis l'islamisme), était le seul moyen de conservation des œuvres musicales. Aussi, tout le passé de cet art est perdu en Orient. Il ne reste rien des compositions anciennes. Combien d'entre elles n'ont vécu que la vie de leurs compositeurs! On sait seulement sur quel ton, sur quelle mesure, en quel mode était telle

composition; les livres n'ont pu conserver que ce souvenir, même des meilleures et des plus célèbres compositions musicales. Aujourd'hui, nul arabe, nul savant arabe ne comprend ce que veulent signifier les anciennes désignations générales des rythmes, et même les termes les plus fréquemment répétés dans ce qui reste des traités de musique.

Je n'ai pu découvrir un seul musulman qui sût ce qu'a voulu indiquer, par les termes musicaux qu'il cite, le grand romancero ou l'Arâni, lorsqu'il spécifie les genres de compositions musicales qu'il nomme si fréquemment dans ses pages». (Daniel, musique arabe. p. 4. 5.)

Il y a cependant une petite restriction à faire. Il faut, semblet-il, mettre une dissérence entre les arabes orientaux (Asie Mineure, Syrie) et les arabes occidentaux (Afrique et Espagne). Les premiers ont eu quelques essais de notation à l'époque où vivaient ceux que l'on a appelés «leurs savants». Mais, à notre avis, les moyens employés pour noter les airs étaient plus qu'insusfisants; il s'agissait en esset, de simples lettres arabes. Comment dès lors rendre les fioritures dont tout chant oriental doit être muni pour être beau? Ajoutons que, sous diverses influences, la musique Arabe, en Asie Mineure et en Syrie a été corrompue. Dans quelle mesure? Il est difficile de le dire. Ce qu'il y a de certain, c'est que musique grecque, musique arabe et musique turque, se sont rendu mutuellement un fort mauvais service, en se laissant mutuellement influencer.

Les Arabes occidentaux, eux, auraient au contraire conservé plus pur l'héritage des aïeux. Ils n'ont en tout cas jamais écrit ni eu l'idéc d'écrire leurs mélodies. «Tous chantent et jouent de routine, sans savoir, le plus souvent dans quel mode est l'air qu'ils exécutent» (Daniel. op. cit.)

Donc, en fait, pour les arabes, plus encore peut-être que pour les autres peuples d'Orient, l'art musical est tombé aussi bas qu'il pouvait tomber. (Nous demandons pardon de cette affirmation à ceux qu'elle pourrait offusquer; nous montrerons tout à l'heure, que malgré tout il y a encore de bien belles choses dans la musique arabe).

Il faut cependant redire encore, combien on serait heureux de posséder un système quelconque de notation rapide, pour enregistrer tel ou tel morceau qui par son originalité, par ses tournures souvent fort belles, ferait les délices des musicologues occidentaux. Mais hélas, que de fois n'avons nous pas gémi nous-même, devant l'impuissance que Villoteau déplorait il y a un siècle! « Constamment occupé au Caire de nos recherches sur la musique, et ayant des communications habituelles avec les musiciens Egyptiens, nous ne tardâmes pas à revoir celui d'entre eux qui le premier nous avait fait entendre la chanson dont nous venons de parler. Nous la lui fîmes répéter, et nous la co-

piâmes derechef. En comparant cette copie avec la précédente, nous trouvâmes entre elles, des différences très marquées. Nous fimes encore répéter la même chanson à tous les autres, et nous notâmes de nouveau exactement le chant de chacun. Parmi toutes ces copies, il ne s'en trouva pas deux qui fussent parfaitement conformes entre elles ».

Que de fois, disons nous, n'avons-nous pas éprouvé le même ennui!

Il est donc très difficile de noter exactement les mélodies arabes. Si seulement l'artiste pouvait s'astreindre à chanter très lentement, on pourrait peut-être arriver à quelque résultat, mais il faut l'avouer, jusqu'ici nous n'avons presque rien obtenu, même sur ce dernier point. Il n'y a donc, en dernier ressort que le phonographe qui puisse nous rendre réellement service.

Mais dira-t-on, comment se fait-il donc que l'on ne puisse obtenir d'un même individu, deux mélodies semblables, pour une même chanson, par exemple? Il y a là, assurément, quelque chose qui peut nous surprendre, nous occidentaux, car nous ne sommes habitués à rien de semblable. Cependant, le fait existe. L'oriental, on le sait, est justement renommé pour sa brillante imagination. Cette qualité qui devient souvent un défaut, il la transporte partout: dans la poésie, c'est évident, mais peut-être surtout dans la musique. La mélodie doit être l'interprète d'un sentiment; mais la sensibilité a des degrés. Tel passage frappera très fort l'imagination d'un virtuose; il essayera dès lors de rendre par la voix ce qu'il ressent; de là des fioritures de circonstance. Pour un autre artiste, le même passage restera vulgaire; il sentira moins. Et si un même chantre vous exécute, pour un même morceau, une mélodie toute différente de celle qu'il exécutait peu de jours auparayant, c'est qu'il n'est plus sous la même impression et que les fioritures, interprètes de cette impression, sont totalement changées.

C'est là, croyons-nous qu'il faut chercher l'explication de ce que nous disions plus haut sur la difficulté de noter les airs arabes.

Car, ces fioritures, que nous nommons de circonstance, ne sont pas essentielles à la mélodie; elles en sont le vêtement, ou mieux l'ornement. Villoteau, à qui nous revenons encore, l'a expérimenté d'une façon très heureuse. «En conséquence, continue-t-il, nous essayâmes de noter à part tout ce qu'elles (ces versions diverses) offraient d'invariable, pour voir si par ce moyen, nous découvririons la forme réelle de l'air, imaginant bien que toutes les variétés que nous y avions reconnues appartenaient au goût de chaque musicien, et nous fûmes convaincus que nous ne nous étions pas trompés; car, après l'avoir simplifié en le dépouillant ainsi de ses accessoires, et l'avoir fait entendre successivement à tous ceux qui nous l'avaient chanté, tous le reconnurent fort bien, seulement tous nous reprochèrent de l'avoir dépouillé des ornements qui l'embellissaient....»

Mais ces ornements, ces modulations de la voix, si elles ne sont pas essentielles à la mélodie, sont tellement dans le goût oriental, que sans elles tout morceau devient terne, sans goût aucun pour les auditeurs. Et c'est ce qui fait, en général, l'insuccès des traductions que les musicologues occidentaux ont faites des airs arabes. «La lecture d'un morceau, dit Loret (Miss. Arch. du Caire T. 1 p. 363) semble monotone; il en est autrement de l'audition. . .»

Un mot sur la rytmique dans la mélodie arabe. La musique arabe, a-t-on dit, est essentiellement rythmique. C'est peut-être exagéré, car il suffit d'entendre le Muezzin sur son minaret pour se rendre compte qu'il n'y a aucun rythme, aucune mesure dans les louanges qu'il adresse au prophète.

Il y a donc à distinguer. Très généralement, lorsqu'un chant est accompagné d'instruments, il y aura une mesure régulière; mesure dictée ordinairement par la métrique pour les paroles, et qui, pour les instruments semble suivre une autre règle, tellement bien que Daniel (mus. ar.) définit ainsi le rôle de certains instruments: «Un rythme d'accompagnement presque indépendant de la mélodie, et dont les relations avec elle ne sont fixes que pour le commencement de chaque mesure».

Mais à côté de ces chants rythmés, il y a les chants à allure libre. Qui n'a entendu ces tenues interminables sur une note donnée, tenues agrémentées de quelques fioritures assez simples, puis tout à coup une véritable cascade de notes se suivant sans aucune liaison apparente, mais destinées à conduire la voix sur une médiante, etc.. Les chants à allure libre, les môuels, sont très nombreux, et, malgré leur caractère généralement rêveur ou mélancolique, plaisent souvent autant que la musique rythmée.

Les instrumentistes eux-mêmes, dans les intermèdes d'une exécution où ils ont accompagné un chant rythmé, écoutent volontiers l'un d'entre eux qui exécute sur sa guitare une improvisation à allure libre. Nous l'avons entendu maintes fois.

Mais c'est surtout dans les chants religieux que l'allure libre est facile à constater.

On sait, en effet, que depuis longtemps (XIIIº peut-être XIIº siècle), les grecs de Syrie ont admis l'arabe comme langue liturgique Et cela pour que le peuple puisse comprendre ce qu'il entendait. Les Melchites se servent presque exclusivement de cette langue; la plupart du temps, en effet, le clergé, en général peu instruit, ignore le grec. Et si dans un jour solennel, on officie en grec, les lectures, c'est-à-dire, l'E-pitre et l'Evangile seront cependant en Arabe. Même les Hellènes habitant la Syrie ou l'Egypte sont obligés de se conformer à cette règle pour satisfaire aux exigences de la population indigène. Assistez, à Jérusalem,

à la liturgie solennelle d'un jour de fête au St Sépulcre; toujours vous aurez Epître et Evangile, d'abord en gréc, puis en russe, enfin en Arabe. L'Evêque lui-même aux trois bénédictions du Trisagion chantera la première en grec, la seconde en russe, la troisième en arabe. Pour les litanies chantées par le Diacre, même remarque, et le chœur répond dans la langue employée par le célébrant.

Donc, l'arabe est devenu langue liturgique. Mais comment faire pour suivre les tons? La chose peut sembler difficile en théorie; le fait est qu'en pratique elle est devenue-très simple. Parmi les douze modes (d'autres disent 14) de la musique arabe, on a pris ceux qui correspondent aux huit modes de la musique grecque et on les a employés exclusivement dans la liturgie. Tellement bien que si les paroles n'étaient pas la pour détromper l'auditeur, il serait souvent difficile de se rendre compte si l'on est en présence d'une mélodie arabe ou grecque. C'est tout au plus si une oreille exercée, peut établir la différence, par le nombre plus ou moins grand des modulations de la voix.

Nous disons donc que l'allure libre se fait sentir dans les chants liturgiques plus encore que dans les chants profanes. En effet, entrez dans une église quelconque, et assistez au Xepoulizou. Si le chantre sait le grec, et si quelquefois il chante cette hymne en grec, alors il pourra suivre la mélodie grecque tout en y ajustant les paroles arabes, quitte à allonger ou à raccourcir suivant le nombre de syllabes. Vous aurez alors un semblant de mesure; mais nous l'avons dit, dans la majorité des cas, le chantre ignore le grec; c'est alors que nous aurons l'allure libre dans son plein. Inutile d'essayer d'y voir une mesure. C'est presque toujours une mélodie plaintive, très religieuse d'ailleurs, où les tons s'entremêlent pour produire des effets par sois fort beaux. Si à cela vient s'ajouter un ἴσον intelligemment exécuté, on est forcé d'avouer qu'il y a là une vraie prière, et l'on ne regrette pas du tout la disparition du χρόνος impuissant à produire de tels effets. Assistez encore au Konvouxov, pendant la communion; toujours l'allure libre. Même quand le chantre exécute ce morceau en grec, il s'affranchit presque toujours de la mesure, et souvent encore, on ne le regrette pas. Le seul cas où le χρόνος a son utilité, c'est lorsque les chants sont exécutés en chœur. C'est très rare dans les églises grecques.

Terminons ce court aperçu, par quelques exemples de chants arabes, en rappelant encore, que ces traductions ne donnent guère que l'ossature du morceau. A notre avis, la façon la plus pratique d'interpréter ces airs, serait de les noter en signes de psaltique. Nous ne le faisons pas, afin qu'ils restent plus accessibles aux musiciens occidentaux qui ne sont pas familiarisés avec la musique grecque.

Exemples de chants arabes dans la liturgie. 1º Bénédiction du S<sup>3</sup>. Sacrement.



### ΑΛΛΗΛΟΥΙΑ







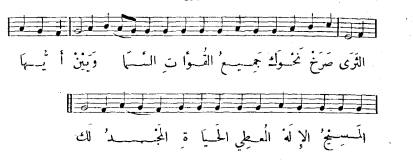
2º Divers tropaires.

عَنْ الْمُنْ الْمُنْمُ لِلْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُ

النا بن أنبها المخسله ما بسط الما للم المنا بله المخسله الما المنا المنا المنا المنا المنا وات الما المنا وات المنا والمنا والمنا والمنا والمنا والمنا والمنا والمنا المنا والمنا المنا والمنا المنا والمنا المنا المنا

Deuxième ton.

عِندَ مَا اَنْحَدَرت إِلَى اللَّوْت أَيْسِهَا الْحَياةُ وَ
عِندَ مَا اَنْحَدَرت إِلَى اللَّوْت أَيْسِهَا الْحَياةُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّلْحُلَّا اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّلَّا اللَّلْمُلْ اللَّهُ اللَّهُ



و المعتادة المعتادة

Cinquième ton.

و المستبخ غَن الونمنين و نسجد للكلمة المساوي للاب والأوح في الأقراب للآب والأوح في الأقراب ليخلا إصنا لا نه سُر واد تنضى لو د من المذرا ليخلا إصنا لا نه سُر واد تنضى بإلجَسد أن يعلو على الصلي و يجتمل المؤت و ينه ف

الموتى و يُعِيدُم بِفِياً مُنِيهِ السِعِيدة

Sixième ton.

إن الفوات الملا نكية ظهر واعلى قبرك المسورة واعلى قبرك المسورة واعلى قبرك المسورة واعلى قبرك المسورة والمسورة والم

الطِيبِ إِ لَى أَخْرَ حِ وَ أَمَرْتَ دُسُلَكُ أَنْ يَكُو ذُوا الطِيبِ إِ لَى أَخْرَ فَ أَمَرُتَ دُسُلَكُ أَنْ يَكُو ذُوا الطِيبِ إِ لَى أَخْرَ فَ أَمَرُتُ دُوا الطَيبِ إِلَى أَنْ عَدُ قَامَ ٱلرَّبُ لَلَا نِسْحُ المَا لَمْ عَظِيمِ الرَّحَة

Kortánov de la veille de Noël.

المستون م العذراً، تأيي إلى المسفارة المستون م العذراً، تأيي إلى المسفارة المستوارات ال

لاَ تُفْسَر وَ لاَ يُنْطَقُ بِسِهَا إِفْرِجِي أَ يُبِينُهَا السَّكُونَةُ إِ فَا لَا تُفْسَر وَ لاَ يُنْطَقُ بِسِهَا إِفْرِجِي أَ يُبِينُهَا السَّكُونَةُ إِ فَا لَمْ مَصِدِي مَعَ الْمَلِلا نِكَةِ و الرُّ عَا ةُ مَصِدِي مَعَ الْمَلِلا نِكَةِ و الرُّ عَا ةُ مَصِدِي مَعَ الْمَلِلا نِكَةِ و الرُّ عَا ةُ أَلَى اللهُ هُو رَ اللهُ هُو رَ

Έξαποστειλάριον de Noël.

Chant du canon du Παράκλησις.

15 من القائق أُدْسُهَا وَالِدَ أَنْ الْإِلَٰهِ خَلِّصِينًا أَ يُسِنُهَا القَائقُ أَدْسُهَا وَالِدَ أَنْ الْإِلَٰهِ خَلِّصِينَا





### APPENDICE II.

### LA MUSIQUE RUSSE.

Pas plus que pour la musique arabe, nous n'avons l'intention de faire de la musique russe une étude approfondie. Mais la liturgie slave, n'étant autre que la liturgie grecque, et admettant comme langue liturgique le russe, nous ne pensons pas sortir de notre cadre, en terminant cet ouvrage par un aperçu très sommaire sur le chant dans l'Eglise Russe.

Le pélerin ou le touriste qui visite Jérusalem, ne manque pas de se rendre à «Sainte Russie», et il a raison. On est témoin, là, d'un spectacle qui ne laisse pas que d'impressionner profondément.

En dehors des murs de la Ville Sainte, et sur le plus bel emplacement qui se puisse trouver, s'élève l'Eglise russe, entourée de bâtiments grandioses, destinés à recevoir les milliers de pélerins qui chaque année se rendent à Jérusalem, vers Noël ou vers Pâques.

Une heure avant l'office, le bourdon, placé dans la tour de gauche, teinte langoureusement pour appeler les fidèles qui arrivent par petits groupes. Les prostrations et les signes de croix multipliés commencent dès le peristile ou se trouvent quatre tableaux de valeur différente. Devant chacun d'eux, le russe s'incline profondément, puis le baise. A la porte d'entrée, nouvelles prostrations, nouveaux signes de croix. L'intérieur de l'église, d'une ornementation très sobre d'ailleurs, et d'assez bon goût, ne compte pas moins de vingt à vingt cinq tableaux ou icônes qui sont successivement visités et baisés par les fidèles. Le tour en étant fini, on salue son voisin qui répond par une inclination profonde, et la conversation s'engage; car si pendant les offices, les russes se tiennent d'une façon admirable, avant et après, ils ne se font pas faute de parler, toujours cependant sur un ton qui sent le respect dû au Saint Lieu.

Le bourdon teinte toujours, mais tout à coup, les cloches de la tour de droite font entendre le carillon qui annonce l'arrivée de l'Archimandrite. L'office va commencer, le silence devient général.

Les huit ou dix chantres salariés ont pris place à droite devant l'iconostase. Presque complètement dissimulés par quelques tableaux, ils pourront, sans être vus, au milieu des longs offices, réconforter un peu leurs cordes vocales fatiguées. Loin de nous la pensée de leur en faire un crime.

Le Diacre apparaît devant les portes saintes, et après avoir invité le Prêtre à «bénir» il commence la litanie par laquelle débute la messe de S' Jean Chrysostome: «Miron Gospodou pomolimsia» En paix, prions le Seigneur. Et le chœur de répondre: «Gospodi pomiloui» Kyrie eleison. Ces réponses ont quelque chose de mystérieux, de pieux, qui ne se retrouve nulle part ailleurs. Toujours chantées à trois parties, avec un ensemble parfait, par des voix tres souples, on ne se lasse pas de les entendre. Le ténor fait une simple modulation, tantôt sur fa, tantôt sur ré. L'alto tient son invariable sol, et la basse soutient le tout par do, sol, do. C'est d'une simplicité rare, mais encore une fois, chanté comme on l'entend dans les Eglises russes, c'est délicieux. Les points d'orgue qui se prolongent en un decrescendo d'une extrême delicatesse, font croire à certains moments, à un accompagnement d'orgue. Cependant, jamais un instrument n'accompagne les voix dans les Eglises russes, non plus que chez les Grecs.

Il est curieux de constater comment le peuple lui-même reproduit l'harmonie de tel morceau qu'il a entendu chanter dans les offices. Que de fois, dans les rues de Jérusalem, n'avons-nous pas rencontré de pauvres femmes, retournant de Gethsémani ou du S<sup>t</sup> Sépulcre à l'hotellerie, et chantant en chœur le tropaire du jour, ou si c'est vers Pâques, le «Christos Voscreis! (Surrexit Christus) Le peuple russe semblait donc tout disposé à recevoir la musique harmonisée; aussi est-ce sans grands efforts que cette dernière a remplacé l'ancienne musique slave qui devait probablement ressembler beaucoup à la musique grecque.

Donc, pendant les offices, tout est chanté en harmonie; les psaumes, le Credo et le Pater, les tropaires toujours en parties. Nous le faisions remarquer un jour à un prêtre grec qui nous accompagnait. Il répondit avec un air d'indifférence qui trahissait autre chose: «Oui, mais ils doivent se préparer beaucoup!». Sans doute, messieurs, ils doivent se préparer beaucoup.! Il serait à désirer que partout l'on fît de même.

C'est dans les récitatifs à allure libre que se manifeste surtout le goût exquis des musiciens de Sainte Russie. Nous avons assisté quelquesois à des exécutions de plain chant harmonisé; rien ne nous rappelle mieux ces moments où nous goûtions véritablement les beautés de notre musique latine, que ce que nous sommes à même d'entendre chaque Dimanche et même chaque jour dans les Eglises russes de Jérusalem.

Mais nous préférons faire entendre une voix plus autorisée que la nôtre. Monsieur le Vte de Voguë écrivait en 1894: «..... Derrière

l'iconostase, des chantres invisibles, doués de voix superbes et admirablement dirigées, psalmodiaient les litanies du saint sur un récitatif en plain chant. Je m'attendais à la mélopée nasillarde des hymnes grecques; au lieu de cela, j'écoutais avec ravissement la musique religieuse la plus symphonique, la plus douce et la plus pénétrante qu'il m'ait jamais été donné d'entendre. Il y avait surtout une basse ample et profonde qui reprenait fréquemment un motet lent et plaintif; j'i-gnore comment les musiciens nomment la gamme ascendante qui lui servait de thême, mais elle était d'un effet si large et si sûr qu'à chaque reprise on tressaillait involontairement.

Tout cela nous avait cloués à nos places comme une apparition merveilleuse. De cette musique céleste, de ces lumières mourantes du jour, de ces parfums d'e cens et de cire, de ces fraîches fleurs sur ces ossements, de ces vieillards éblouissants sous leurs voiles de deuil, se mouvant dans un fond d'or au milieu des icônes de saints dont on les distinguait à peine, il se dégageait une poésie si sacrée, une prière si exquise, que nous ne pouvions plus nous dérober à leur charme, à leur émotion communicative. Ces hommes ont vraiment une entente supérieure de la mise en scène religieuse: ils ont retenu les traditions pompeuses de l'ancien Orient. Même à Jérusalem, en face de ces souvenirs écrasants, ils ne sont ni petits ni ridicules.»

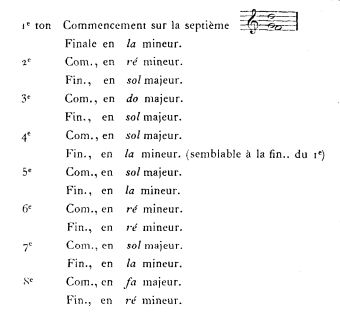
Le tableau n'est pas forcé; tous ceux qui ont eu l'avantage de visiter les Eglises russes de Jérusalem le reconnaitront.

Pour noter leur musique, les russes ont adopté notre système diastématique de portée; en sorte que tout, dans leurs livres musicaux paraît européen. Toutefois si l'on y prend garde, il y a là quelque chose de bien spécial. Un agencement d'accords qu'on ne se permet guère dans la musique ordinaire, et qui pourtant sont du plus bel effet. N'était cette profusion de septièmes de dominante qui finit par fatiguer un peu, on pourrait comparer cette musique à notre plain chant harmonisé.

On trouve, dans un même office, des morceaux mesurés et complétement européens: tels sont généralement les *Chérouvika*. D'autres chants, plus nombreux, sont à allure libre: ce sont des récitatifs qui ceux la, rappellent tout à fait notre plain-chant.

La liturgie russe n'étant autre que la liturgie byzantine, on y retrouve par le fait l'octoëchos; mais ici, c'est un octoëchos très spécial, car, nous n'avons plus les huit tons différenciés comme chez les grecs ou les arabes. Somme toute, nous ne sortons pas du majeur ou du mineur européen. Ajoutons que si nous voulions nous servir des moyens usités chez nous pour reconnaître le ton d'un morceau, nous serions souvent embarassés, car presque toujours, une pièce commencera en majeur et se terminera en mineur, ou vice versa.

Nous donnons ici à titre d'exemple, d'abord la nomenclature des modes avec leur caractéristique pour le psaume chanté aux Vêpres; nous en donnerons ensuite la mélodie. Il faut, selon la remarque faite plus haut, tenir compte du commencement et de la fin du verset type.



#### Premier ton





Deuxième ton





Troisième ton





## Quatrième ton







# Cinquième ton













### Septième ton

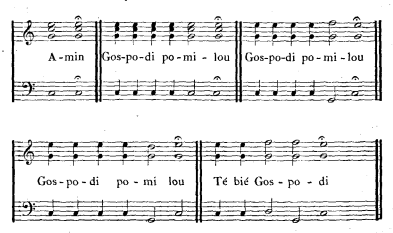






Les huit tons qui précèdent sont extraits de l'excellent ouvrage de l'archimandrite A. Maltzew sur la liturgie slave.

Réponse aux litanies du Diacre.



<del>- 2</del>65 -

# Ije Kherouvim (χερουδικόν)









Cette même phrase se répète plusieurs fois et compose tout le morceau.













### Vérouiou vo edinago (Πιστένω είς ένα Θεώ)













La langue russe supporte très bien la prononciation figurée; voilà pourquoi nous avons pu la traduire en caractères latins, ce que nous n'aurions pu faire pour l'arabe qui a des sons trop spéciaux pour pouvoir être figuré en aucune autre langue.



## APPENDICE III.

### APERÇU SOMMAIRE SUR LES TONS ET LES MODES GRECS DANS L'ANTIQUITÉ ET DANS LA PÉRIODE MÉDIÉVIALE.

La science musicale, pour ce qui concerne l'antiquité grecque, se borne forcément à de l'érudition. On sait ce qu'ont dit Pythagore, Aristoxène, Aristide Quintillien, Alypius, Ptolémée et tant d'autres; mais les a-t-on compris? Pour avoir la réponse, il suffit de lire les auteurs modernes qui ont essayé de pénétrer l'antiquité. Tous, unanimement déplorent l'obscurité, le désordre au milieu desquels ils avancent, et force leur est d'avouer que le résultat de leurs recherches ne pourra sortir de l'hypothèse.

Pour la période médiévale (Byzantine), même constatation. Une foule de traités se copiant tous plus ou moins, nous sont parvenus. Or, on est presque découragé devant le parfait désordre qui les caractérise. Les questions qui intéresseraient le plus la science musicale moderne y sont complètement négligées. Des modes, il n'en n'est pas question. Une sèche nomenclature et voilà tout; mais inutile d'y chercher des éclaircissements sur les principes constitutifs des différentes gammes.

Nous ne ferons pas mieux que nos devanciers, et tout ce qui suit, d'ailleurs emprunté à leurs travaux, reste purement hypothétique.

#### I PÉRIODE ANTIQUE.

Pythagore. Il n'est pas l'inventeur de la musique, ni même le premier qui en ait fait usage; mais c'est à lui cependant qu'il faut recourir pour avoir les premiers renseignements sur cet art qu'il a cru perfectionner en le basant sur les lois des nombres.

Il est le premier à parler de l'harmonie des sphères. On a supposé qu'ayant étudié à Babylone sous Zoroastre, il était familier avec la bible, et que, dès lors, il avait fondé sa doctrine sur cette expression de Job «Quand les étoiles du matin chantent ensemble....» Qu'il ait été familier avec la bible, possible; mais qu'il ait fondé son système sur cette phrase, le penser serait faire injure à son renom de philosophe!

Le Rév. Père Dechevrens dans ses «Etudes de science musicale » (1)

I et II étude. Apendice I , page 307

a essayé de pénétrer le brouillard épais dont les anciens ont toujours soin d'envelopper leurs théories. Nous ferons de larges emprunts à ces études qui sont un heureux complément des travaux de Gevært.

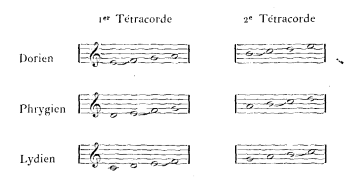
A l'époque de Pythagore, l'échelle des tons se composait de deux heptacordes (Si grave au si aigu,  $\zeta_{\omega}$  à  $\zeta_{\omega}$ '), auxquels venait s'ajouter la proslambanomène ( $la-\varkappa^{z}$ ); Cette échelle se divisait en 4 tétracordes, portant chacun un nom différent, selon qu'ils correspondaient à l'une on à l'autre des notes de l'échelle. Si-mi, donnait le tétracorde des hypathes; mi-la, celui des mèses;  $si-mi^{-1}$ , celui des disjointes,  $mi^{-1}-la^{z}$ , celui des aiguës. Et l'on avait ainsi le «grand système parfait.»



Selon Pythagore, et de l'avis des auteurs anciens, il n'existait que trois modes parfaits. Le Dorien sur mi (800), le Phrygien sur ré ( $\pi\alpha$ ) et le Lydien sur do (m).

D'autres auteurs cependant donnent cinq modes principaux. Le Dorien, le Lydien, le Phrygien, l'Ionien, l'Eolien. Cette divergence a son explication dans ce qui sera dit plus bas en parlant d'Aristoxène. Ces cinq modes constituent les modes moyens. Il est regrettable que les musicologues, bien souvent, oublient de faire la distinction entre les diverses époques où ont écrit les auteurs.

On obtenuit donc dans le système de l'octave (2 tétracordes), les trois combinaisons suivantes.



Les modes parsaits doivent se composer de deux tétracordes semblables; or, parmi les octaves que l'on peut former avec chacune des notes dont se compose le système parsait (2, heptacordes plus une proslambanomène), seules les octaves sur mi, ré, do, réalisent cette condition.

Mais Pythagore eut vite remarqué, qu'à côté de ces modes, il y avait place pour les tons, à condition toutefois, d'introduire un nouveau tétracorde qu'on appellera «Synemmenon» et qui entrera dans la composition du «Petit système parfait». (Dechevrens)



Il venait donc d'introduire dans l'échelle diatonique des sons, un degré chromatique, sib. Nous aurons occasion de voir que c'était une porte ouverte à des abus de la part des grecs postérieurs.

Mais pour son système, c'était parfait; en esset, grâce à ce nouveau tétracorde semblable, il venait de constituer les sept tons, que dans la suite on nommera: Mixolydien, Dorien, Hypodorien, Phrygien, Hypophrygien, Lydien, Hypolydien. Les trois premiers constituent le mode Dorien, le quatrième et le cinquième, le mode Phrygien, les deux derniers le mode Lydien. Il faut remarquer toutesois, que tous les auteurs ne sont pas cette distinction entre ton et mode. Elle semble cependant plus rationnelle, étant donné que Pythagore lui-même ne reconnaît que trois modes parsaits.

Voici donc un résumé des modes et des tons selon Pythagore.

Si-La<sup>1</sup> Dorien 
$$\begin{cases} Si - si = Mixolydien. \\ Mi - mi = Dorien. \\ La - la = Hypodorien (si b) \end{cases}$$
Ré-Sol<sup>1</sup> Phrygien 
$$\begin{cases} Ré - re = Phrygien. \\ Sol-sol=Hypophrygien (si b) \end{cases}$$
Do-Fa<sup>1</sup> Lydien 
$$\begin{cases} Do-do=Lydien. \\ Fa-fa=Hypolydien (si b) \end{cases}$$

Comme on l'a très bien fait remarquer, Pythagore aurait pu tout aussi bien, au lieu du tétracorde synemmenon, en ajouter un autre diezeugmenon, en prenant fa# au lieu de si +, ce qui eut donné l'échelle:



Mais l'autre système est plus fondé, étant donné l'habitude des anciens, de compter les degrés de l'échelle musicale de l'aigu au grave (Dechevrens p. 313) La série des quintes se présentait donc naturellement dans l'ordre suivant.



Voilà, bien en résumé, quelle aurait été la théorie de Pythagore. On trouvera tout ceci trés détaillé dans le P. Dechevrens Loc. cit.

Hâtons-nous de redire que nous ne pouvons sortir ici du domaine de l'hypothèse, car les théories du maître n'ont pas été écrites par lui, et ses disciples, en nous les communiquant, ont eu soin de les environner d'un mystère profond. Ils ont même dû attribuer à Pythagore, des théories pour le moins singulières, «qui feraient presque du philosophe un halluciné.» (Clément, hist. de la mus. p. 169)

D'ailleurs, Pythagore a-t-il été un musicien au sens où nous l'entendons aujourd'hui? Il n'y a de documents positifs ni pour ni contre. Toutesois, si nous nous en tenons à ce que ses disciples nous en ont appris, il semble bien que pour lui, l'oreille n'entrait pas en ligne de compte, mais simplement les nombres. C'est précisément ce qui amènera plus tard la célèbre querelle des Pythagoriciens et des Aristoxéniens. Les premiers se bornant à la pure théorie; les seconds, déjà presque musiciens dans le sens de nos Orientaux modernes, affectant, si non du mépris pour la théorie, du moins, lui présérant la pratique, et prenant l'oreille pour base de leur jugement.

Aristoxène. (350 av. J. C.) opère dans l'art musical grec, un notable changement. Les auteurs, toutesois, sont loin de s'entendre sur la nature précise de ce changement. Les uns le qualifient «d'invention capricieuse» (Dechevrens p. 314); les autres, mettant Aristoxène sur le même pied que Pythagore, exaltent sa résorme et sont de lui un pur théoricien, alors qu'il paraît avoir été plutôt praticien.

Quoi qu'il en soit, «vers le 3° siècle av. J. C., la théorie paraît avoir été l'objet de travaux considérables» (Clément, hist. de la mus. p. 175). Excluant comme toujours toute clarté, les auteurs ne nous ont transmis que du vague sur les modes et les tons. Tellement bien, comme le remarque encore Clément (loc. cit.), qu'«il est devenu impossible de rien affirmer à ce sujet, sans s'exposer à être contredit par une citation de quelque auteur grec.»

Ce qu'il y a de clair, c'est qu'Aristoxène divisa l'octave en dou-

ze demi-tons égaux. On peut donc prendre pour base le  $\sharp$  ou le  $\flat$ , puisque, pour lui,  $la \sharp$  et  $si \flat$  sont identiques.

Il rejetait en effet la distinction pythagoricienne de demi-ton diatonique et demi-ton chromatique.

Chaque note étant, ou du moins pouvant être la base d'un ton, on arrivait ainsi aux treize tons, dont Aristoxène scrait l'inventeur. Mais, le maître eut des imitateurs. Ses disciples voulurent, eux aussi, introduire du nouveau dans la théorie, et le nombre des modes se trouva porté à quinze. Ici encore, confusion chez les auteurs modernes. Un exemple. «Il existait aussi des modes intermédiaires, dit Stafford (hist. de la mus.), quelques auteurs en fixent le nombre à quinze, Aristoxène le réduit à treize». Or c'est après Aristoxène que les modes atteignirent le nombre quinze.

On adopte communément deux manières de diviser ces modes, soit que l'on fasse trois séries comprenant chacune cinq modes, soit que l'on en fasse cinq, contenant chacune seulement trois modes.

#### D'après la première méthode

|         |   | la     | Hypodorien                      |
|---------|---|--------|---------------------------------|
|         | 1 | si þ   | Hypoionien (hypoiastien)        |
| Graves. |   | si 🕻   | Hypophrygien                    |
|         |   | do     | Hypoéolien                      |
|         |   | ré þ   | Hypolydien                      |
|         |   | ré ¤   | Dorien (hypomixolydien)         |
|         |   | mi þ   | Ionien (Iastien) .              |
| Moyens. | 1 | mi 🕏   | Phrygien                        |
|         |   | fa     | Eolien                          |
|         |   | sol b  | Lydien                          |
|         |   | sol \$ | Hyperdorien (mixolydien)        |
|         |   | la b   | Hyperionien (hyperiastien)      |
| Aigus.  | { | la ≒   | Hyperphrygien (hypermixolydien) |
|         | 1 | si b   | Hyperéolien                     |
|         |   | si ¤   | Hyperlydien                     |

D'après la seconde méthode.

| sol Hyperdorien s  (si b Hypoionien I. mi b Ionien r  (la b Hyperionien si  3   mi Hypophrygien si  3   mi Phrygien n  (la Hyperphrygien da Hyperphrygien da Eolien fa  (si b Hyperéolien da Si b Hyperéolien da Si b Hyperéolien da Sol b Lydien fa |   | (            | la    | Hypodorien    | la   |
|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---|--------------|-------|---------------|------|
| si b Hypoionien l. mi b Ionien r la b Hyperionien ss  ( si # Hypophrygien si  3   mi Phrygien n la Hyperphrygien la  ( do Hypoéolien d fa Eolien fa si b Hyperéolien la  ( ré b Hypolydien d 5   sol b Lydien fa                                     | 1 | }            | ré    | Dorien        | ré   |
| mi b Ionien r la b Hyperionien ss  ( si # Hypophrygien si  mi Phrygien n la Hyperphrygien la  ( do Hypoéolien d  fa Eolien fa  ( si b Hyperéolien la  ( ré b Hypolydien de  5 Sol b Lydien fa                                                        |   | (            | sol   | Hyperdorien   | sol  |
| ( la b Hyperionien so ( si # Hypophrygien si # Hypophrygien si # Hypophrygien no ( la Hyperphrygien la Hypofolien do Hypofolien do ( si b Hyperfolien la ( ré b Hypolydien do ( sol b Lydien fa                                                      | 1 | (            | si b  | Hypoionien    | la#  |
| si # Hypophrygien si mi Phrygien n la Hyperphrygien la  ( do Hypoéolien d fa Eolien fa si b Hyperéolien la  ( ré b Hypolydien d 5 Sol b Lydien fa                                                                                                    |   | }            | mi þ  | Ionien        | ré#  |
| 3 mi Phrygien n la Hyperphrygien la ( do Hypoéolien d 4 fa Eolien fa si b Hyperéolien la ( ré b Hypolydien do 5 sol b Lydien fa                                                                                                                      |   | (            | la b  | Hyperionien   | sol# |
| la Hyperphrygien la  ( do Hypoéolien d  4                                                                                                                                                                                                            | 3 | (            | si#   | Hypophrygien  | si   |
| do Hypoéolien de fa Eolien fa fa ib Hyperéolien la fa for fa                                                                                                                                                     |   | } .          | mi    | Phrygien      | mi   |
| 4                                                                                                                                                                                                                                                    |   | ( )          | la    | Hyperphrygien | la   |
| si b Hyperéolien la (ré b Hypolydien do 5 sol b Lydien fa                                                                                                                                                                                            | 4 | (            | do    | Hypoéolien    | dσ   |
| fa réb Hypolydien do solb Lydien fa                                                                                                                                                                                                                  |   | } :          | fa    | Eolien        | fa   |
| 5 solb Lydien fa                                                                                                                                                                                                                                     |   | ( ;          | si b  | Hyperéolien   | la#  |
| ) ,                                                                                                                                                                                                                                                  | 5 | ( 1          | ré þ  | Hypolydien    | do#  |
| ( si t Hyperlydien si                                                                                                                                                                                                                                |   | <b>`</b> } , | sol þ | Lydien        | fa#  |
|                                                                                                                                                                                                                                                      |   | ( :          | si 🕽  | Hyperlydien   | si 🛭 |

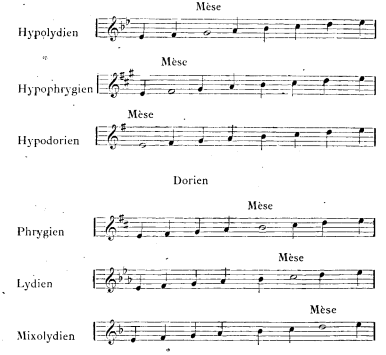
C'est ainsi que l'on peut résumer la théorie des modes au IIIe siècle av. J. C., en se servant des tables d'Alypius (IIe siècle ap. J. C.). Mais ici encore, tout est environné de mystère. Euclide (IIIe siècle av. J. C.), Aristide Quintilien (IIe apr. J. C.) ne nous servent guère si on les interroge sur la manière de se servir de ces différents modes. Ils vous parlent bien de genre, de système, de ton, de mélopée; mais leurs développements sont impuissants à vous renseigner sur les modes proprement dits. (Dechevrens p. 325)

Arrivons à Claude Ptolémée (IIe siècle apr. J. C.). Il va créer une nouvelle école, réduire les 15 modes à sept, et combattre énergiquement dans son traité des harmoniques, Pythagore et Aristoxène. Mais, tout en combattant Pythagore, et en rejetant son petit système parfait, il revient à peu près au grand système. Voici comment. Pour lui, tous les modes (ou mieux les tons) doivent être accessibles à la voix humaine (ce qui n'était pas possible dans le système de Pythagore). Mais alors, comment faire pour appliquer ce système à ses sept harmonies? Il y réussit de la façon suivante: Il prend une octave moyenne, celle des hypathes des moyennes, jusqu'à la nète des disjointes, mi à mi. La mèse reste celle de l'échelle pythagoricienne, la. On a donc une première échelle ainsi composée.



C'est le ton Dorien.

Pour maintenir les autres échelles à ce diapason, Ptolémée transportera au grave, les degrés qui excèdent à l'aigu et réciproquement (Dechevrens. p. 336). Chacune des notes de l'échelle dorienne deviendra successivement la mèse des autres modes. Ce que l'on peut traduire en musique européenne après Wallis et autres de la façon suivante, en se gardant toutefois de regarder cette traduction comme absolument indiscutable, surtout pour le mode hypophrygien. (Voir dans Dechevrens la note p. 337)



Certains auteurs donnent ces mêmes modes de Ptolémée dans un ordre tout différent. Somme toute, l'ordre importerait peu si l'on était mieux renseigné sur les modes eux-mêmes.

Si l'on en croit Briennios (XIVe S.), Ptolémée aurait même connu les huit modes. L'écrivain byzantin les énumère en effet comme il suit: <- - κατά δὲ τὸν Πτολεμαΐον (τόνοι εἰσὶ) ὀκτώ ὑποδώριος, ὑποφρύγιος, ὑπολύδιος, δώριος, φρύγιος, λύδιος, μιξολύδιος, ὑπερμιξολύδιος.»

Si l'on ne s'accorde même pas sur le nombre des modes à une époque donnée, rien d'étonnant dès lors, que l'on ne soit pas renseigné sur les principes constitutifs de ces mêmes modes. «Ce qui est plus grave, c'est que les modes portant le même nom sont attribués à des échelles différentes.» (Clément. hist. de la Mus. p 174.) Il faut remarquer toutefois que l'auteur de cette citation n'a pas l'air très renseigné sur le dorien antique en lui attribuant l'échelle ré, mi, fa, sol, la, si, do, ré; alors que certainement elle était équivalente à mi, fa, sol, la, si, do, re, mi.

Il importe de faire une remarque. Nous traduisons sur notre portée, les intervalles que nous croyons avoir devinés. Assurément nous sommes obligés d'employer ce moyen; mais n'oublions pas que notre système diastématique ne saurait rendre parfaitement les intervalles des gammes grecques, puisque si on en croit certains critiques, les anciens, au moins dans le chromatique mou, auraient divisé le ton en 12, voire même en 24 parties. Platon s'en moque agréablement dans sa République.

Pour nous, «le mieux est de nous en tenir au peu que nous en savons, d'attendre de nouvelles lumières, à mesure que les recherches patientes de la science mettront au jour les trésors musicaux enfouis dans la poussière des siècles.» (Dechevrens, loc.cit.)

#### II. PÉRIODE MÉDIÉVALE

Arrivons au VIIIe siècle, époque de St Jean Damascène (676, 756). C'est, selon toute apparence, à cette époque que la musique ecclésiastique a commencé à avoir son caractère tranché. Tandis que la musique profane continuera à faire usage des anciens modes, le chant ecclésiastique au contraire, se bornera aux huit modes qui constituent l'octoëchos.

Presque toutes les méthodes médiévales se réclament de St. Jean Damascène. Ce n'est pas le lieu de rechercher si le saint était musicien ou non; bien que l'on ne trouve rien dans ses écrits qui puisse laisser soupçonner son talent, suivons la tradition qui unanimement voit en lui l'auteur de l'octoëchos.

L'octoechos ou livre des huit tons, est un livre liturgique qui contient ce qui doit être chanté chaque Dimanche. On y trouve donc une série de huit Dimanches. C'est assez ingénieux et surtout très commode pour les chantres, puisque, très généralement, toutes les pièces à exécuter chaque Dimanche, seront du même ton.

Nous suivons, disons-nous, la tradition qui fait du St. Sabbaïte l'auteur de l'octoëchos; cependant, à tout considérer, on pourrait trouver que l'idée première de cette constitution modale des huit tons, n'est pas due à St. Jean Damascène, mais plutôt à Boëce (Ve siècle). Si l'on étudie, en effet, son diagramme des modes, on les y trouve parfaitement distincts et au nombre de huit. (Voir Dechevrens 2º étude p. 382.

Quoiqu'il en soit, recherchons quelle a pu être, à partir de la réforme damascenienne, la constitution des modes, désormais réduits à 8 Question difficile, car, ici encore, rien de clair dans les traités les plus détaillés.

Ajoutons que ces traités ne sont pas de l'épôque damascénienne, les plus anciens remontent à peine au XIIIe siècle. Parcourons-les donc, et voyons ce qu'ils peuvent nous apprendre.

Le Ms. Hagiopolites (XIII ou XIV es.) de la bibliothèque nationale de Paris, contient au verso du folio 240, une abréviation du nom des modes à cette époque. (1)

La signification est claire. Le premier mode ( $\alpha'$ ) porte le nom de Dorien ( $\delta$ ), le second ( $\beta$ ) Lydien ( $\lambda$ ), le troisième ( $\gamma$ ) Phrygien ( $\varphi$ ), le quatrième ( $\delta'$ ). Mixolydien ( $\mu$ ). Ce sont là les modes authentiques. La seconde série représente les plagaux qui ne sont que les authentiques précédés du préfixe hypo.  $\delta$  = hypodorien ( $\delta\pi o \delta \delta \rho o \varepsilon$ ) etc.

Il y a donc évolution complète dans l'ordre des modes depuis Ptolémée, et el vers la même époque (XIVes.) Briennios cite encore les modes en se le rvant de l'ordre de Ptolémée, cette citation ne saurait intirmer celle de l'hagiopolites. Il suffit en effet de se rappeler que la musique ecclésiastique-avait depuis leVIHesiècle un caractère tranché qui la séparait de la musique profane. Celle-ci pouvait se servir quelquefois des modes usités dans la musique religieuse mais le plus souvent elle faisait usage des modes anciens. Or Briennios dans son énumération semble bien n'avoir pas en vue les modes byzantins ecclésiastiques. (Gaïsser p. 38)

Voici d'ailleurs d'autres témoignages de la même époque (XVes.) Ils se trouvent dans le Ms. 332 de la bibliothèque du St. Sépulcre à Jérusalem,

Dans le premier traité on lit:

Έρωτ. Πώς ἐπονομάζονται ἦχοι;

Απόχο. Πρώτος, δέυτερος, τρίτος, τέταρτος, καὶ οἱ έξῆς οὐκ εἰσὶ κυρίως ὁνομάτων ὀκτὰ ἤχων το γάρ εἰσὲιν α, β, γ, δ, βαθμοί εἰσι, καὶ οὐχὶ ὁνόματα. Εἴπωσι, ἤγουν ὁ πρώτος, Δώριος, ὁ δέυτερος, Λύδιος, ὁ τρίτος, Φρύγιος, ὁ τέταρτος, Μιξολύδιος, ὁ πλάγιος τοῦ πρώτου, Ὑποδώριος, ὁ πλάγιος τοῦ δευτέρου, Ὑπολύδιος, ὁ πλάγιος τοῦ τρίτου, ἤγουν ὁ βαρὺς, Ὑπορρὺγ

<sup>(1)</sup> Dom Gaïsser. Système. musical de l'Eglise grecque. (p. 36).

γιος, καὶ ὁ πλάγιος τοῦ τετάρτου, Ὑπομιξολύδιος. Ταῦτά εἰσι τὰ κύρια ἐνόματα τῶν ὀκτὸ ἤχων, καὶ ἀκριβολογημένα θαύματα τὰς παπαδικής τέχνης.

Voilà bien les modes, dans l'ordre même où on les trouve dans l'hagiopolites.

Les voici encore cités dans un autre traité du même ms. (Traité du hiéromoine Gabriel (1440). Ὁ πρώτος λέγεται Δώριος, ὅτι οἱ δωριεῖς μαλιστα έχρῶντο τούτον τῷ ἄχω. Ὁ δεύτερος, Λύδιος, ὅτι οἱ λύδιοι τοῦτον ἐφίλουν πλέον τῶν ἄλλων. Οἱ δὲ φρύγες τὸν τρίτον, ὁς κὰι Φρύγιος κέκληται. Ὁ δὲ τέταρτος καλείται Μυλίτιος, ὅτι ἐν τῷ Μυλίτω ἐπλεύναζε τοῦτο τὸ μέλος. Οἱ δὲ τόυτων αὐθις πλάγιοι, ὡς ὑπὸ τοὺς κυρίους ὅντες. Ὁ ὑπὸ τὸν δώριον, καλείται ὑποδώριος, καὶ ὁ ὑπὸ τὸν λύδιον, ὑπολύδιος, καὶ ὁ ὑπὸ τὸν φρύγιον, ὑπογρύγιος, καὶ ὁ ὑπὸ τὸν μιλίτιον, πομιλίτιος. . . . .» (Ms. 332 p. 87).

Une difficulté surgit à propos du quatrième, ὁ μιλίπιος; mais elle n'est qu'apparente. Villoteau (1) en donne une explication qui peut parfaitement s'admettre. « Nous avons de la peine à croire, dit-il, que le mot Milésien ne soit pas une corruption de celui de Mixolydien, qui a toujours été le nom de ce ton.

Au lieu de Mixolydien, on aura pu prononcer d'abord par syncope, Milydien, et comme les Grecs modernes adoucissent beaucoup la prononciation de leur d, on aura dit sans doute Milysien; de là le ton Milésien et son origine supposée de Milet».

Telle est la dénomination des modes depuis le XIII esiècle au moins. Voyons maintenant ce que nous pouvons savoir de leurs éléments constitutifs.

Pour cela, interrogeons encore nos traités. Et d'abord, nous trouvons pour chaque mode, une vocalise spéciale composée d'un nombre plus ou moins grand de syllabes. Ces vocalises, ou si l'on veut, ces intonations s'appellent ἐνιχήματα ου απιχήματα.

 $1^{\rm er}$  traité ms. 332. Τί ἐστιν ἐνήχημα; « Ἐνήχημά εστιν ή τοῦ ήχου ἐπιβολή. . »

Voyons les en détail pour chaque mode.

```
ἐρώτ. « Ὁ δεύτερος πῶς ἐνηχίζεται;
ἀπόκρ. « νεανες.
« Ὁ δὲ τρίτος πῶς ἐνηχίζεται;
« ναννα.
« Ὁ τέταρτος πῶς ἐνηχίζεται;
« ἀγια...»
```

Pour combler une lacune du traité, il faut dire que le premier mode a pour ἀπήχημα, ανανες.

Telles sont donc les vocalises des quatre modes authentique; mais quelle en est la signification? A quelle note de l'échelle européenne peut-on les assimiler?

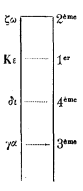
(1) Etat actuel de l'art musical en Egypte. p. 206.

On a essayé de donner à chaque syllabe de ce divers  $\epsilon m \chi n \mu \alpha \tau \alpha$ , une signification modale, mais à notre avis on doit y voir de simples syllabes sous les signes, on employa ces  $\nu \epsilon \alpha \nu \epsilon \zeta$ ,  $\alpha \nu \alpha \nu \epsilon \zeta$ , etc. comme autrefois on disait  $\tau \epsilon$ ,  $\tau \alpha$ ,  $\tau \omega$  etc, comme maintenant on dit  $\pi \alpha$ , 600,  $\gamma \alpha$ , etc.

On lit dans le même traité: «ἐπάνω τοῦ α ἤχου, εἰ ἐξηχίσης μίαν φωνήν, γίνεται β οὕτω δέ ανανεανες νεανες ὁμοίως πάλιν ἄνωθεν τοῦ β, εἰ ἔξηχίσης μίαν φωνήν γίνεται γ οῦτω δέ, ανες ανεανες αγια ὁμοίως, ἄνωθεν τοῦ δ ἤχου ἔξέλθε μίαν φωνήν, γίνεται α »

Si l'on en croit le  $\theta \epsilon \omega \rho \eta \tau \iota \chi \delta \nu \mu \dot{\epsilon} \gamma \alpha$  de Chrysanthes p. 130, qui précisément donne l'explication du passage précédent nous aurions le premier mode avec toniquesur  $\mathbf{K} \epsilon = 1 \mathbf{a}$ ; celle du second etait sur  $\zeta \omega = \mathbf{s} \mathbf{i} \mathbf{a}$  celle du troisième sur  $\gamma \alpha = 1 \mathbf{a}$ ; celle du quatrième sur  $\delta t = 1 \mathbf{s} \mathbf{a}$ .

Chrysanthes prend, dit-il, un simple pentacorde (en fait il prend un tétracorde), et faisant le cercle, arrive aux indications données par l'auteur du traité cité.

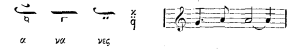


En effet, nous partons de  $K_{\epsilon}$ , et nous rencontrons, « si nous montons d'une voix » le  $\zeta \omega$ , qui donne le second mode. Si nous continuons, ( έμοίως ἄνωθεν τοῦ β, εἰ ἔξηχίσης μίαν φωνὴν) nous rencontrons le  $\gamma \alpha$ , qui nous donne le troisième mode. «De même, en montant encore d'une voix », nous rencontrons le quatrième sur δι. Enfin, si nous pour suivons, nous retombons sur  $K_{\epsilon}$ , premier mode.

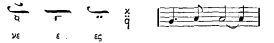
Revenons maintenant aux ἀπηχήματα. Toujours d'après Chrysanthes, voici quelle en serait la traduction.

«Τοῦ μὲν πρώτου ἤχου τὸ ἀπήχημα παρὰ μὲν τῶν ἀρχαίων ψαλμωδῶν οῦτως ἐγράφετο.

Κατά δὲ τοὺς νεωτέρους ἔχει τούτον τὸν τρόπον.



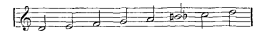
Καὶ μονοσυλλάβως ούτω



Mais il est bien certain que la pratique devait ici, sensiblement différer de la théorie; car il eut été impossible de chanter des morceaux écrits à ce diapason; la voix humaine n'atteignant, en moyenne, que le fa. D'ailleurs, nous trouvons tout ceci modifié dans Villoteau qui écrivait avant la réforme de 1820. Il nous donne le premier mode sur le mi, composant ainsi son ἀπάχημα:



Villoteau donne sans doute au Dorien, la tonique mi, en mémoire du Dorien antique qui, on s'en souvient, avait pour base l'hypathe des mèses =  $\beta \infty$ , = mi. Mais on s'accorde généralement pour donner au  $\pi \rho \hat{\omega} \tau o c$  byzantin la base  $\pi \alpha = r c$ . Nous aurions donc la gamme suivante:



Le si devenant b en descendant, et aussi, dans certaines modulations.

Le Rév. Père Dom Gaïsser a une longue étude pour prouver que l'on peut identifier ce Dorien byzantin avec le Dorien antique, en lui donnant l'armature bb. Le lecteur trouvera cette étude dans «Le système musical de l'Eglise grecque». Rome 1901.

Le deuxième mode authentique, ou mode Lydien, a pour ἀπήχημα: νεανες. C'est le plus élevé sur l'échelle tonale; il est sur le ζω (Paramèse-sib) Voici, d'après Chrysanthes, quelle serait la solmisation de son ἀπήχημα:

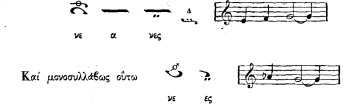
◆Τοῦ δὲ δευτέρου ἤχου τὸ ἀπήχημα παρὰ μὲν τῶν ἀρχαίων ψαλμωδῶν οὓτως ἐγράφετο.



Mais si telle était la théorie, et peut-être la pratique aux XIVe ou XVe siècles, il est certain que du XVe au XIXe, il s'est produit, pour ce second mode, comme pour le premier, une sérieuse évolution. Villoteau nous le présente en effet comme il suit:



Chrysanthes, au contraire pour ce qui est de son époque, nous dit: «Οἱ δὲ νεώτεροι τοιοῦτον ἀπήχημα μεταχειρίζονται διὰ τον δεύτερον ἦχον.



Pour ce qui est de l'étendue du seconde mode du XVe au XIXe siècle, on ne peut rien affirmer de certain, mais à cette dernière époque, elle semble bien être:



Villoteau écrit avec un si b. Ce n'est en réalité ni un si b ni un si b; c'est un ton un peu forcé. Impossible de le rendre par conséquent sur notre portée européenne.

Le troisième mode authentique ou Phrygien a pour ἀπήχημα, νανα ου ναννα.

Chrysanthes nous dit: «Τὸ δὲ ἀπήχημα τοῦ τρίτου ήχου κατὰ τοὺς παλαιοὺς εἰχε μὲν οῦτω.

Et à son époque, si l'intonation varie quant à la mélodie, elle reste cependant la même quant aux notes fondamentales.

ϵέξηγειται δε καθ'ήμᾶς ή μελωδία του τοιαύτη.



Ici encore, le musicien grec est d'accord avec Villoteau qui donne au Phrygien l'ἀπήχημα suivant:



Et dans un autre endroit:

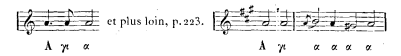


Ce troisième authentique répondrait donc assez bien à notre sixième mode du plain-chant.

Le quatrième authentique ou Mixolydien a pour ἀπήχημα, αγια· «Τὸ δὲ ἀπήχημα τοῦ τετάρτου ήχου κατὰ μὲν τοὺς παλαιοὺς εἶχε τοῦτον τὸν τρόπον·



Villoteau (loc. cit. p. 219) donne pour ce mode l'intonation suivante:

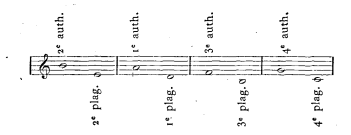


Tels étaient donc, au moins dans la dernière partie de la période byzantine, les ἀπηχήματα des modes authentiques. Il serait trop long de donner ici un exemple de mélodie pour chacun de ces modes; ces simples vocalises suffisent pour donner une idée de leur tournure tonale. Venons-en aux modes plagaux, et pour cela, reprenons notre traité.

« Περὶ τῶν πλαγίων.

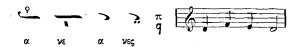
Από πρώτου ήχου, παλιν καταβαίνεις τέσσαρας φωνάς, καί εύρίσκεται ό πλάγιος, ήγουν ό  $\frac{\lambda}{\lambda} q$ , ανανέανες. Όμοίως και ό  $\beta^{os}$  ήχος καταβαίνων φωνάς δ, και εύρίσκεται ό πλάγιος αυτου, ήγουν ό  $\frac{\lambda}{\lambda} \beta^{os}$ . Πάλιν ό  $\gamma^{os}$  καταβαίνει φωνάς τέσσαρας, και εύρίσκεται ό πλάγιος αυτου. ήγουν ό  $\beta$ αρύς».

L'auteur ne dit rien du quatrième, mais il est clair que ce mode suivait la même théorie que les autres, c'est-à-dire que chaque plagal se trouvait être quatre intervalles au dessous de son authentique. Soit le tableau suivant:



Chacun des plagaux a son ἀπήχημα spécial. Le premier plagal (5° mode) a pour ἀπήχημα, ανεανες.

«Τοῦ δε πλαγίου πρώτου ἤχου τὸ ἀπήχημα, καθ'ἡμᾶς μὲν καὶ γράφεται, καὶ ψάλλεται κατά τοιαύτην μελωδίαν.

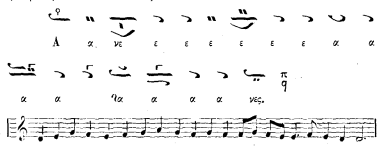


D'après Villoteau.

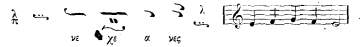
Si l'on se reporte à ce qui a été dit en parlant du premier authente, ce serait ici Villoteau qui aurait raison, au moins théoriquement, en tenant compte, toutefois de la différence d'un intervalle, déjà signalée. Nous aurions donc:

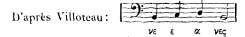


Le Θεωρητικόν μέγα, traduisant cet ἀπήχημα «διὰ τῶν χαρακτήρων τῆς ήμετέρας μεθόδου» donne la phrase suivante:



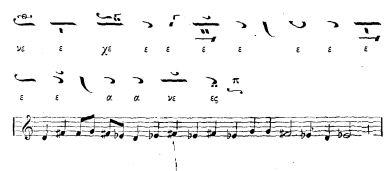
. Le deuxième plagal a pour ἀπήχημα, νεεανες. «Τοῦ δὲ πλαγίου δευτέρου ήχου το ἀπήχημα κατὰ μέν τοὺς παλάιους οῦτω γράφεται».





On remarque, outre la différence déjà signalée à propos du second authentique, la présence d'un  $\chi$  chez Chrysanthes, et point chez Villoteau. Ce  $\chi$  n'a apparemment aucune signification; les grecs placent souvent de ces lettres au milieu des mots dans une mélodie surtout dans le genre  $\pi\alpha\pi\alpha\delta\iota\chi\dot{c}_{\nu}$ .

Chrysanthes ajoute: « Εξάγεται δὲ μελωδία κατά τὴν παράδοσιν τὴς θέσεως τοιάυτη, οΐαν έξῆς γράφομεν



Cette transposition sur πα trouvera son explication dans ce qui sera dit plus bas en parlant du νενανω. C'est déjà, on le voit, l'emploi de la gamme moderne du deuxième plagal.

Le troisième plagal ou βαρύς, a pour ἀπήχημα, αανες. « Τοῦ δὲ βαρέος ἄχου τὸ ἀπήχημα χατὰ μὲν τοὺς παλαιοὺς οῦτω γράφεται·»



Mais déjà on le trouve transposé sur le  $\gamma\alpha$ =fa; car, toujours en parlant des anciens, (παλαιοί) Chrysanthes ajoute: «τοῦ ὁποίου μελωθία κατὰ τὴν παράθοσιν τῆς γραφῆς εὐγαίνει τοιαύτη ὁία ἐκτίθεται».



D'après Villoteau voici quel serait l'άπάχημα du βαρύς:

Et plus loin, il donne cette seconde intonation:



Le quatrième plagal, Hypomixolydien, a pour ἀπήχημα, νεαγιε. «του δὲ πλαγίου τετάρτου ήχου τὸ απήχημα γράφεται μὲν ούτως ὑπὸ τῶν παλαιῶν».

Et l'on trouve dans le βεωρητικόν cette mélodie:



Et selon Villoteau, nous aurons:



A ces huit modes byzantins, viennent s'en ajouter deux autres qui, à proprement parler ne sont pas des modes, mais de simples variations du second plagal, ou du troisième authentique. Le hiéromoine Gabriel lui-même nous en avertit dans son traité (ms. 332. Jérusalem) .... τινές δὲ βουλονται λέγειν τὸ τοῦ νενανῶ μέλος, ἔννατον ἦχον - ἔστι δὲ μαλλον πλάγιος δευτέρου δεθεμένος - τεθεῖσα γὰρ ἡ τοῦ νενανῶ φθορὰ, ἔδθειξεν ἡμῖν τὸν πλάγιον τοῦ δευτέρου ἀσαι δεθεμένως ...»

Et Chrysanthes nous dit que le second plagal peut avoir son intonation sur πα=ré ou sur δt=sol, et que, dans ce dernier cas il s'appelle νενανω. «Έναρχεται δὲ τὸ μὲν ἀπήχημα τοῦ πλαγίου δευτέρου ήχου ἀπὸ τοῦ πα, καὶ λήγει ἐπὶ τὸν πα μὲν, ὅταν εἶναι νεχεανες ἐπὶ τὸν δι δὲ, ὅταν εἶναι νενανῶ.»

Νενανώ devient donc l'άπήχημα du deuxième plagal sur δι.

«Τοῦ δὲ πλαγίου δευτέρου το δεύτερον ἀπήχημα κατὰ τοὺς παλαιοὺς ούτω γράφεται.



Quant à l'autre mode secondaire, on le trouve signalé dans un des traités du même ms. 332. οù il est dit: «Καὶ πόσοι ήχοι; - ήχοι είσι κυρίως τέσσαρες καὶ τέσσαρες πλάγιοι, καὶ δυό ἀπηχήματα, ἤτοι φθοραὶ, τὸ νενανω καὶ τὸ ναννα.»

Or, ce ton ναννα, avons-nous dit n'est qu'une variété du troisième authentique. Celui-ci passe assez souvent soit dans le quatrième authentique, soit dans son plagal, et alors, s'il opère sa métabole dans le quatrième authentique, on aura l'απήχημα composé νανα αγια. Si au contraire il l'opère dans le plagal, on aura: νεαγιενανα.



## TABLE DES MATIÈRES

**~₁⋘®®**©⊍~

| •                                   | Pages      |
|-------------------------------------|------------|
| Introduction                        |            |
| PREMIÈRE PARTIE                     |            |
| DES SIGNES OU NOTES                 | 1 .        |
| Différentes notes                   | · I        |
| Signes montants                     | 2          |
| Signes descendants                  | 7 -        |
| Des clés                            | I 2        |
| Exercices                           | 15         |
| DE LA MESURE                        | 16         |
| Signes simples                      | 17         |
| Signes composés                     | 19         |
| Des silences                        | 24         |
| DES CHANGEMENTS DE MESURE           | <b>2</b> 6 |
| Exercices                           | <b>2</b> 8 |
| MODULATIONS DE LA VOIX              | 29         |
| DEUXIÈME PARTIE                     |            |
| DE LA GAMME                         | 35         |
| Gamme diatonique                    | 42         |
| Gamme enharmonique                  | 45         |
| Gamme chromatique                   | 47         |
| Des clés                            | 49         |
| Des dièses, des bémols, des phtorai | 56         |
| Exercice                            | 64         |
| DE L'ISON                           | 96         |
| DE L'INTONATION                     | 70         |
| TROISIÈME PARTIE                    |            |
| Des tons                            | 73         |
| Des genres                          | 78         |
| Genre hirmologique                  | 78         |
| « stichirarique                     | 80         |
| « papadique                         | 81         |

|   | <del>- 288 -</del>                                     |       |   |
|---|--------------------------------------------------------|-------|---|
|   |                                                        | D     | • |
|   | Premier TON                                            | Pages |   |
|   | DEUXIÈME TON                                           | 82    |   |
|   | TROISIÈME TON                                          | 89    |   |
|   | QUATRIÈME TON                                          | 98    |   |
|   | CINQUIEME TON                                          | 100   |   |
|   | SIXIÈME TON                                            | 104   |   |
|   | SEPTIÈME TON                                           | 110   |   |
|   | Huitième ton                                           | 115   |   |
|   | REMARQUES SUR LES MODES                                | 120   |   |
|   | TERMES SPECIALLY THE                                   | . 122 |   |
|   | Termes spéciaux employés en psaltique<br>Hymne du soir | 129   |   |
|   | Trynine dd Solf                                        | 131   |   |
|   | Olimpat                                                |       |   |
|   | QUATRIÈME PARTIE                                       |       |   |
|   | CHANTS CARACTÉRISTIQUES DU RITE GREC                   |       |   |
|   | Messe de St Joan Ch                                    | 140   |   |
|   | Messe de St Jean Chrysostome<br>Psaume chanté          | 140   |   |
|   | O Movoyerás (simple)                                   | 141   |   |
|   | O Movoyerás (Légétos)                                  | 144   |   |
|   | Makarismi (Degetos)                                    | 145   |   |
|   | Eisodon                                                | 148   |   |
|   | Trisagion                                              | 153   | , |
|   | Alleluia - Evangile                                    | 154   |   |
|   | Chéroubikon                                            | 155   |   |
|   | Baiser de paix                                         | 156   |   |
|   | Préface                                                | 164   |   |
| • | Sanctus ("Aylos)                                       | 165   |   |
|   | Consécration                                           | 166   |   |
|   | Σὲ ὑμνοῦμεν                                            | 168   | • |
|   | Αξιον έστιν                                            | 170   |   |
|   | Kinonikon                                              | 171   |   |
|   |                                                        | 176   |   |
|   | A la Messa de S' Basile)                               | 182 • |   |
|   | A la Messe des Présanctifies                           | 186   |   |
|   | Bénédiction de l'Evêque<br>Kontakion de Noël           | 193   |   |
|   | Tropaire de PA                                         | 194   |   |
|   | Tropaire de l'Annonciation                             | 195   |   |
|   | Tropaire de la Nativité de Marie                       | 196   |   |
|   | riopaire de la Croix (14 sept.)                        | 199   |   |
|   | Apolitikion (2 <sup>e</sup> ton)                       | 200   |   |
|   | Apolitikion (7° ton $\Gamma_{\alpha}$ )                | 202   |   |
| • | Theotokion (5° ton)                                    | 203   |   |
|   | Tropaire de S' Jean Chrysostome                        |       |   |
|   |                                                        | 204   |   |

|                                | markan jarah di salah |  |
|--------------------------------|-----------------------|--|
|                                |                       |  |
|                                |                       |  |
| <del> 2</del> 89 <del></del>   |                       |  |
| Chants de l'office des Laudes  | 206                   |  |
| Grande doxologie               | 208                   |  |
| Chants des Vêpres              | 210                   |  |
| Κύριε ἐκέκραξα                 | 219                   |  |
| Paraclisis                     | 232                   |  |
| Polychronismos                 | 234                   |  |
| APPENDICE I.                   |                       |  |
| La musique arabe               | 241                   |  |
| Exemples de chants arabes      | 246                   |  |
| Bénédiction du St Sacrement    | <b>24</b> 6 .         |  |
| Divers tropaires               | 248                   |  |
| Kontakion de Noël              | 253                   |  |
| Exapostilarion de Noël         | 254                   |  |
| Canon du Paraclisis            | 254                   |  |
| APPENDICE II.                  |                       |  |
| La musique russe               | 257                   |  |
| Les huit tons                  | <b>2</b> 60           |  |
| Réponse aux litanies du Diacre | 264                   |  |
| Ije Kherouvim                  | 265                   |  |
| Tebié poiém                    | 265                   |  |
| Verouiou vo edinago            | 267                   |  |
| APPENDICE III.                 |                       |  |
| LES TONS ET LES MODES          |                       |  |
| I. Periode antique             | 269                   |  |
| II. Période Médiévale          | 276                   |  |
| Table                          | 287                   |  |
| Errata                         | 290                   |  |

Jérusalem — Imprimerie des PP. Franciscains.

## Errata

INTRODUCTION p. XIV

Au lieu de Vizatükij, lisez: Vizantijskij.

PAGE 20

